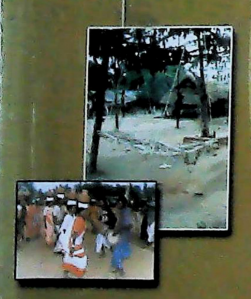
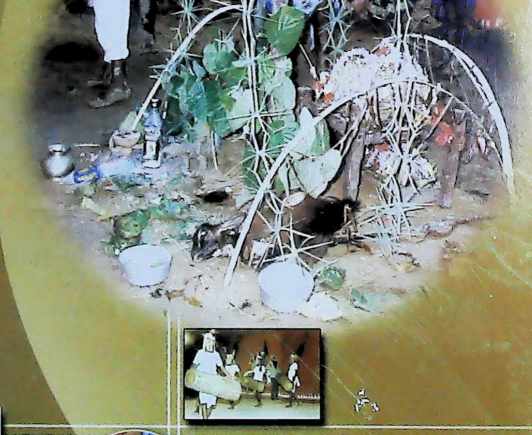


# **EXAMPLE 2007**











ACADEMY OF TRIBAL DIALECTS & CULTURE
ST & SC DEVELOPMENT DEPARTMENT
GOVERNMENT OF ORISSA, BHUBANESWAR

# BANAJA 9991

2007

Editor:
Dr. Ananta Charan Sahoo



ACADEMY OF TRIBAL DIALECTS & CULTURE

ST & SC Development Department Government of Orissa Bhubaneswar

# **BANAJA-2007**

Editor:

Dr. Ananta Charan Sahoo.

© Published by:

Director,

ACADEMY OF TRIBAL DIALECTS AND CULTURE

Adivasi Exhibition Ground, Unit-1.

Bhubaneswar-751 009.

Republic Day - 2007.

Printed at: Bholanath Press

1201/1601, Bomikhal

Bhubaneswar-751 010

Ph.: 2580728

# ବନଜା-୨୦୦୭

ସଂପାଦକ:

ଡଃ. ଅନନ୍ତ ଚରଣ ସାହୁ

ପ୍ରକାଶକ:

ନିର୍ଦ୍ଦେଶକ

ଆଦିବାସୀ ଭାଷା ଓ ସଂଷ୍କୃତି ଏକାଡେମୀ

ଆଦିବାସୀ ପ୍ରଦର୍ଶନୀ ପଡିଆ

ଯୁନିଟ୍-୧, ଭୁବନେଶ୍ର - ୭୫୧ ୦୦୯

ସାଧାରଣତନ୍ତ ଦିବସ - ୨୦୦୭

ମୁଦ୍ରଣ :

ଭୋଳାନାଥ ପ୍ରେସ୍

୧୨୦୧/୧୬୦୧, ବମିଖାଲ

ଭୁବନେଶ୍ୱର - ୭୫୧୦୧୦

ପୋନ୍: ୨୫୮୦୭୨୮

# Editorials

Tribal festival, as opposed to festival of other genre is distinguished for its holism embracing festal day, celebration, merry making, periodic musical performances, feast etc. that sub serve a meaningful socio-economic purpose. It is earthly and heavenly in part having intimate bonding and co-exists together. The very feel of bonding is important.

This year 'Banaja' captures this bonding through valuable contribution of most well acclaimed writers on the field.

The celebrated and ace writer on tribal culture Dr. Sitakant Mahapatra, has premised his article entitled 'festival and the tribal' on the building block of genes of ethno culture, flowering in to festival and festivities. Indivisibility of individual self and community as the collective self that is on the background of mundane worries and anxieties vis-à-vis life affirming possibilities is what tribal festival signifies. The life and the process of life on the trajectory of uncertainties is construed to be a total celebration, where immediate motif of entertainment transcends its boundary wall to transport one to Cultural Nirvan.

The Cycle of Rituals and Festivals, the article by the eminent anthropologist of the State, Prof. L.K. Mohapatra, is based on his Doctoral Dissertain of 1960, presented to Hamburg university, Germany.

Prof. (Dr.) Mohapatra, states in his learned presentation, the cycle of rituals associated with tribal festival. The detailed, microscopic discussion throws ample light on the organization of tribal festivals.

Prof.(Dr) N. K. Behura, Emeritus fellow and an eminent anthropology in his article Baha Festival of the Santal: From Mundaness to Spirituality provides a detailed panoramic study of Santal Festivals. Through the learned study he finds the evolution of mundaness to spirituality. It makes the reader to ponder over the fact that whether spirituality is identified with sanskritaization on some thing else.

Tribal festivals the article by Prof.(Dr.) K.K. Mohanty is a learned description of the main theme and its intimate link with agro-economic and other economic pursuits affirming food security.

Prof. Mohanty quotes the definition of culture exhaustively in his article and makes a scholarly attempt to exemplify the definition through festivals in tribal society.

.

Festival of Munda tribes by Shri Narayan Prasad Das, IAS, Directorcum-Addl. Secretary to Govt., ST & SC Development Department scholarly foray into the kingdom of festival and festiveties of tribal people, especially of the most preponderant tribe of the state. Mr. Das analysises the Munda Festival on the background of change and continuty.

Ecstasy, thy name is fair and festivals: A Study on Tribes of Orissa written by Dr. Binodini Das is a mini encyclopedia of sort of tribal festivals of major tribes of the state. The special treat of the article is that it studies seasonal festival of tribes, with different names but having the uniform feel of ecstasy. Ecstasy is the central sprit of all the tribal festivals.

Tribal Festival: the fleeting moment of heaven on Earth is a scholarly production of Elwin Gabesana Parisada, Bhubaneswar. The article makes attempt to capture the foundational ideas of various tribal festivals and also analysises them in escapable changes brought about by the changes of time.

Shri Trilochana Sahoo in his article Dussehra in tribal Orissa: States Representation in Enlivening Local Traditions makes an empiric study of evolution of culture mix of Tribal and Non-tribal in Orissa. He takes the flourishing shakti cult of medieval time, where the amalgamation of two differing culture, finds expression in the cultural crucible of integration and assimilation.

The detailed and graphic presentation of Jeyore and Balaskuna Dussehra celebration echoes faithfully the rituals representing both the tribes.

Dr. A.C. Sahoo in his seminal article Bonda Festival Continuty and Change, concentrates on the various aspect of the ethnic festival, associated with one of the most exotic tribes Bonda of India.

Dr. Sahoo has shown the process of changes in the Bonda festival along with its continuty in shreds.

Shri Chaitanya Prusad Majhi, An eminent Santali literateure and torch bearer of Santali awakening in his article "ସାବାଳ ସମାଳର ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବ ଓ ସାମାଳିକ ବିଧ୍ୟ" touches upon various nuances of Santali festival and the ritual associated with Santal tribe. Mr. Majhi delved deep in Santal tradition and traces the origin of the festival in the tradition.

"প্রাক্তিবারা জ্যাত অর্থ তাত্রধাত্র" is a scholarly exploration of the symbiotic relationship of tribals with the forest by Dr. Chitrasen Pasayat and Smt. Sharmistha Barik. The article makes an empiric study of the fact with exposition of supporting facts.

Shri Bijya Upadhya, the parolific writer on 'tribal culture' in his article ବିଳା ପାଣମ ଓ ଚଇଡ଼ି ପର୍ବ : ଏକ ବୃକନାମ୍କ ଅଧ୍ୟର -makes detailed study of the festival, differently named but having one thematic relevance.

Tribals other than Koya tribe inhabiting in the district of Makenager conservers it as seed broadcasting festival has no traces of obscenity but the same less observed by non-koya tribe, is ringed with obscene songs and coupletes.

"ଗଣ ଜନଜାତିକ ପର୍ବପର୍ବାଣି ଏକ ବୃଷିପାତ" written by Shri Subash Chandra Mishra provides a portryal of festival cycle of Gond tribe. The ubiquitous tribe on the threshold mainstreaming keeps its original tradition, with minimum impact of the invading cross culture.

Dr. Binod Kumar Nayak's, persentation of the article "ହୋ ବା ପରବ-ପ୍ରଲ ଭାଗୁଣା ପର୍ବ" with different, prismatic refraction of the 'Ho' tribe makes a faithful study of the Ho tribe festival and festivities of their tribe.

Dr. Damayanti Besra in her article "ସାତାଳ ପର୍ବପର୍ବାଣି" analysised the origin of various Santal Festivals and its anthropocentric connection with agricultural cycle leading to food security. Some other Santal festivals, may trace its origin in the propiation of spiritual power to ensure for them a lank free life, observed Dr. Besra in her article.

"ପେଣ୍ଡିଆ ଜନଜାତିଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣି" is another exotic festival cycle of Penthia tribe written by Dr. Rajendra Padhi. The experienced writer in his article described the calender of festivals observed by the tribe. The uniqueness of Penthia ethnic culture is highlighted.

"পদ্মনজন কুনুপাত্ৰা ভাষাভাষা আকি নাবাত্ৰ ঘৰ্ক" presented by Dr. Adikanda Mohant, is description of cycle of festivals observed by the Kudumali speaking people of Mayurbhanj district. Dt. Mohant in his article asserts the Kudumali culture as a separate entity.

The Articles stresses the subtle changes in observance of festival in "Poul Sa Qui Sa". It is a special article by Raghunath Rath. Mr. Rath describes the organisation of the festival and finds the underlying work of Agriculture and the festival.

We are greatful to Dr. Taradatt, IAS, Commissioner-cum-Secretary to Govt., ST & SC Development Department, Govt. of Orissa, Bhubaneswar - the most tribal friendly administrator and writer on ethnic culture and tribal study for his steady encouragement and personnal advice for bringing out this publication

We are also greatful to the staff of the ATDC for coordination in bringing out this souvenir or record time.

Last but not the least we are thankful to our valued and scholar contributers.

Anante Charan Sahoo

# CONTENTS

# ENGLISH SECTION

|                 | ENGLISH                            | SECTION                 |       |
|-----------------|------------------------------------|-------------------------|-------|
| Sl. No.Creation |                                    | Creator                 | Page  |
| ı.              | Festival and The Tribal            | Dr. Sitakanta Mahapatra | 01-02 |
| 2.              | The Cycle of Rituals and Festivals | Prof. L. K. Mahapatra   | 03-24 |
| 3.              | Baha Festival of the Santal: From  |                         |       |
|                 | Mundaness to spirituality          | Prof. N.K. Behura       | 25-29 |
| 4.              | Tribal Festival                    | Prof (Dr) K.K. Mohanti  | 30-34 |
| 5.              | Festival of the Munda Tribe        | Shri Narayan Prasad Das | 35-39 |
| 6.              | Ecstacy, Thy Name is Fairs         |                         |       |
|                 | and Festivals                      | Dr. Binodini Das        | 40-60 |
| 7.              | Tribal Festival: the fleeting      |                         |       |
|                 | moment of heaven on earth          | Prof. Harihar Das       |       |
| 8.              | Dusschra in Tribal Orissa:         | & Shri Devadas Mohanty. | 61-63 |
| ٥.              | State's Representation in          |                         |       |
|                 | Enlivening Local Traditions        | Shri Trilochan Sahoo    | 64-73 |
| 9.              | Festivals of the Highland          |                         |       |
|                 | Bondas                             | Dr. Ananta Charan Sahoo | 74-85 |
|                 | ଓଡ଼ିଆ ବି                           | ଭାଗ                     |       |

| 6.  | ସାନ୍ତାଳ ସମାଜର ବର୍ଭନ୍ନ ପର୍ବ ଓ 🔻 🕙 |                         |                      |
|-----|----------------------------------|-------------------------|----------------------|
|     | ସାମାଜିକ ବିଧି                     | ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ପ୍ରସାଦ ମାଝି | <b>୮୬-୯୪</b>         |
| 9.  | ଆଦିବାସୀ ଲୋକପର୍ବ ଡାଲଖାଇ           | ତଃ ଚିତ୍ରସେନ ପଶାୟତ       |                      |
|     |                                  | ଶ୍ରୀମତୀ ଶର୍ମିଷା ବାରିକ   | 099-87               |
| পা. | ବିଜା ପାଣ୍ଟୁମ୍ ଓ ଚଇତି ପରବ୍ :      |                         |                      |
|     | ଏକ ତୁଳନାତ୍ମକ ଅଧ୍ୟୟନ              | ଶ୍ରୀ ବିକ୍ରୟ ଉପାଧ୍ୟାୟ    | 899-999              |
| ٧.  | ଗଣ ଜନଜାତିଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣି :       |                         |                      |
|     | ଏକ ଦୃଷିପାତ                       | ଶ୍ରା ସୁବାସ ଚନ୍ଦ୍ର ମିଶ୍ର | ११ <i>७</i> -१୩०     |
| 8.  | 'ହୋ' ବା' ପରବ– ଫୁଲ ଭାଙ୍ଗୁଣୀ ପର୍ବ  | ତଃ ବିନୋଦ କୁମାର ନାଏକ     | ९୩९-୧४९              |
| ூ.  | ସାନ୍ତାଳ ପର୍ବପର୍ବାଣି              | ତଃ ଦମୟନ୍ତା ବେଶ୍ରା       | ୧ <b>୪୩</b> -୧୫୧     |
| ໑.  | ପେଣ୍ଡିଆ ଜନଜାତିଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣି    | ତଃ ରାଜେନ୍ଦ୍ର ପାଢ଼ୀ      | 689-68L              |
| Γ.  | ମଯୂରଭଂଜର କୁତ୍ମାଲୀ ଭାଷାଭାଷୀ       |                         |                      |
|     | ଆଦିବାସୀଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣି           | ତଃ ଆଦିକନ୍ଦ ମହାନ୍ତ       | 686-639              |
| ¢.  | କୁଟିଆ କନ୍ଧ ପୂଜାପର୍ବ              | ଶ୍ରୀ ରଘୁନାଥ ରଥ          | १७१-१७१              |
|     |                                  |                         | 104 1455W 1875M 1875 |

# OUR CONTRIBUTORS

1. Shri Chaitanya Prasad Majhi: Hon'ble Minister, ST & SC Development,

Minorities & Backward Classes Welfare

2. Shri Narayan Prasad Das : Director- cum-Addl. Secretary to Govt., ST & SC

Development Department, Bhubaneswar

3. Dr. Sitakanta Mahapatra : IAS (Retd.), 20, Satya Nagar., Bhubaneswar

4. Prof. L.K. Mahapatra : Ex. Vice Chancellor, Sambalpur University and

Utkal University

5. Prof. K.K. Mohanti : Former Director, SC&STRTI, Bhubaneswar.

6. Prof. Naba Kishore Behura: Honourary Fellow, NCDS, Bhubaneswar.

7. Dr. Binodini Das : P.G. Department of History,

Ravenshaw College, Cuttack.

8. Shri Trilochan Sahoo : Research Officer, SC&STRTI, Bhubaneswar.

9. Shri Devdas Mohanty : Elwin Gabesana Parishad, Bhubaneswar.

10. Prof. Harihar Das : Elwin Gabesana Parishad, Bhubaneswar.

11. Dr. Damayanti Besra : Lecturer-in-Oriya, M.P.C. College,

Takatpur, Baripada.

12. Dr. Rajendra Padhy : Kundra, Koraput.

13. Shri Bijay Upadhyay : Tarlakota, Malkangiri.

14. Shri Subash Ch. Mishra : ABSGK, Umarkote, Nawrangpur.

15. Shri Raghunath Rath : Panasapadi, Baliguda, Kondhmal.

16. Dr. Binod Kumar Naik : Sr. Manager, Bank of India, Jhumpura, Keonjhar.

17. Dr. Adikanda Mahanta : Chitrada, Mayurbhanj.

18. Dr. Chitrasen Pasayat : OAS (I), Block Development Officer, Sonepur.

19. Smt.Sarmistha Barik : Sociologiest, Qr. No: VA -24/2, Unit- II, BBSR

20. Dr. Ananta Charan Sahoo : Director, ATDC, Bhubaneswar.

## Festival and the Tribal

Sitakant Mahapatra

Right from the beginning of human history every society has felt the need for festivals and learnt to organize them in suitable ways, consistent with their felt-need and prevailing situation. Men live in groups and communities and are joined together by webs of relationships. Festival is the most important symbol of a group activity that brings together all individuals of the group. Festival is a time for such get together and sharing of joys and sorrows.

Every organized religion has its own festivals. Just as Christianity has its Christmas, Easter, Good Friday, Hinduism has its celebrations linked to the birth of Rama or Krishna, etc. and Budhism its Buddha Jayanti. Thus many festivals are linked to religion and religious sentiments. In organized modern societies, festivals also punctuate the year for non-religious group activity and celebrations. Their primary motivation is an escape from long hard and to discover anew the source of happiness.

Tribal societies have their own way of organizing festivals. For them it is not a search for rediscovering the sense of community or togetherness; for most tribal societies, particularly

the less developed ones, are still immensed in their community in a very intimate manner. Individual tribal communities have their festivals. They have their different names in the language and dialect. One can, however, take a general view to find a lot of commonality in their festivals and it would be applied as much to tribals of Orissa as to tribes elsewhere in our country and across the globe.

For tribal festivals are the essences of life. He looks forward to the celebration of festival as an individual intimately linked to his group. Ever since the tribals gave up . nomadic life and settled in groups, their habitat became an important feature of the nature of the festivals. Every tribal village has festivals, which punctuate the entire year. They are organized primarily in two streams: life cycle occasions and occasions of agricultural operations. Generally speaking all festivals have one or more of three components: singing, dancing and performance. The whole community participates; there are no performers and viewers when it is singing or dancing. There are festivals celebrating occasions right from the birth of a child through attainment adulthood, marriage and death. All phases of individual life call for the intervention and participation of the community. So do the stages of agricultural operations right from the sowing of seeds to the harvesting of crops. Some tribal communities also celebrate the change of seasons. The coming of sprint, new leaves and flowers on the trees and the change of direction of the sun calls for a festival, the celebrated spring festival variously called by different tribal communities. Then there is the festival for entering the forest both for hunting and collection of medicinal herbs and roots, which are specific to certain communities. Some times it goes by the name of Akland Shikar. Thus, one can say the tribal societies have everrecurring festivals through out the year. It marks the rhythm of both individual life and existence of community. One Santal old man told me "that for us life is itself a festival celebration. Birth is a festival, so too death. I cannot think how one can live without them (festivals)". As we know most tribal festivals have

ritual celebrations, prescribed appropriate songs and dances for each one of them. Often the passionate, celebrations are completely life-affirming reemphasizing the essence of community. Some, like the earlier manner of celebrating, Meriah festival, had elements of cruelty involving death. Many rituals do involve sacrifice of animals from a buffalo to a cock. They feel it is ordained by their Gods. In fact, most tribal festivals have also an element of appeasing the Gods and seeking their goodwill for the community. Some festivals, on the other hand are purely for entertainment, full of gaiety, fun, humour and even interesting banters. Summing up one may say for the tribal, festivals are essential ingredient of life and they impart meaning and significance both to the individual and the community.

> 20, Satya Nagar, Bhubaneswar



# The Cycle of Rituals and Festivals\*

L.K. Mahapatra

We shall describe the rituals and festivals that are observed by all the households of the village or hamlet, individually or collectively, at the same time. The rituals and festivals may be divided into Annual, Decennial, and Occasional festivities.

# 1. ANNUAL RITUALS AND FESTIVALS

(a)'Diha-bandhâni' or Foundation of the Homestead Site or Establishing the Village Site

The year begins with this important ceremony. The date of holding it, after harvest, is decided by the Village Assembly before a week or so, and the nearby villages come to know of it, as also the relatives outside Tasrâ. The houses are freshly plastered, clothes washed, and sufficient rice de-husked in every house. It is customary that the 'Parjâ' (the immigrant residents) stand the native beer consumed on this occasion, though some 'Mâtiâli' households may set a few for their private needs. It is now a season of plenty and the relatives visit in large numbers. In case of Tasrâ, specially a party from the

daughter-village Guhâlbandhâ colony in the valley, always visits Tasrâ at big ceremonies.

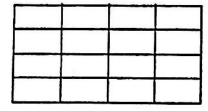
As there was a death in Tasrâ, the celebration of 'Diliabandliâni' was postponed till after the funeral ceremony. In Tal Tasrâ this was observed on the 29th, January 1954 and in Upar Tasrâ, the following day to give the festivities a long celebration. I had my hut in Tal Tasrâ hamlet during 1953-1954.

In the early morning at Tal Tasra subscription of one chicken and some sun-dried rice from each house and a half Kilo of rice for communal feasting with one male representative of each household was raised. Then there was a formal meeting of the heads of household in the hamlet with the senior Headman, some elders from the other hamlet and some youngmen present. The Headman formally addressed them prefacing that the new year had started and it was to be decided who would stay and who else emigrate. Some elderly 'Parjâ' assured the Headman and the priests that they had managed to live well with them and under their care,

\*This is based on my Doctoral Dissertation of 1960 at Hamburg University, Germany. Fieldwork was carried out in Tasda or Tasrà village on the hill above Mahulpada, on the borders of the erstwhile princely states of Bonai, Keonjhar, Pal Lahara and Bamanda in the contiguous Paudi Bhuiyan habitat in 1953-54 and 1957. A Re-Study after 50 years will be very instructive in culture change. The Matiali refer to the first settlers of the village (hamlet), in the Paŋa are the later immigrants, who were usually the affinal relatives of the Matiali. Note: 'c' is pronounced as 'ch'.

and unless the Headman drove them away they would stay on Because, added, here. he wherever they went, they had to "serve" or obey the Headman and the Râjâ. Then the priest of the day gave each of the householder a piece of fire holding which everyone took a solemn oath that he would live along with others in the village in amity and observe the duties of a Villager. Then the priest sprinkled water on all of them, probably to disengage them from the solemn atmosphere of oath taking. Then there was common feasting and drinking with the precedence of the Mâtiâli elders.

Worship and Divination at 'Manda Darabâr' (Bachelors' Dormitory-cum-Village Assembly Hall)



The priest sat on his haunches (hânthu gâri) facing the east and made a pattern as shown above with emulsion of rice-flour and placed 25 heapfuls of sun-dried rice and turmeric powder at each point of intersection. The deities 'Gâenshri' and 'Dharam Deotâ' were offered sacrifice of two fowls by cutting their necks. Firstly, as always before sacrifice, the fowls were induced to take rice from the heapfuls and only when they took the rice, they

were sacrificed. This behavior shows that the deity or spirit concerned accepts the offer. The heads, as always, were placed on the heapfuls with the beak eastward, and the blood was poured on the heapfuls or 'punji'. The worship was now concluded by the priest sprinkling water around the ritual pattern and thus extinguished the burning 'sâl' incense on the east, which invariably accompanies a worship.

Divination with 2 pieces of 'sâl' stick and 2 halves of one 'kendu' stick is called 'Pânjipakâ', after the astrological book of foretelling consulted in the valley, known as 'Pânji'. The priest took the 2'sâl' pieces in his hand and placed them on the ground in the name of the village (hamlet). As only one stick showed its split-face upward it was joyously acclaimed as prosperity or 'subidhâ' for the village in the coming year. As for the well-being of men or villagers the result came out to be also identically good. However, as for 'Gurâs' or hunting, with 'kendu' sticks both the split-faces showed upward and the prospect was 'mukar' or bad in part. But the prospect for cultivation was foretold as 'subidhâ' or all-well. The divination was held clearly under the supervision of the deities worshipped. Now that it was finished, the pattern was crossed, thus symbolically abolished

The priest and others with the materials for further worship went up to the flat bank of a stream to the south. A ritual pattern, as shown above, was now made and the fowls were sacrificed: first to 'Kamālbudhā' and then to 'Kâla Budluî' or Ancestors of the Priests, 2 fowls for 'Bandhu-Kuliâ' or Ancestors of Affinal Relatives of Tasrâ 'Mâtiâli', thus including that of the 'Parja', and in particular, to ancestors of the priests of Iti village, who are the most important among the 'Parjâ' households, 2 chicks; then 3 fowls to 3 'Râkâs' or giants, the biggest one to 'Lakesar Râkâs' who guards the swiddens from elephants from Pal Lahara side; lastly one fowl, ideally black, but in lack of it at that moment, a darkish brown (pithâliâ) one was sacrificed to the powerful 'Bagliiâ' spirit. A few fowls were also killed by beating for those who were not ritually clean and who could not partake of the meat of the sacrificial fowls or chicks. These were the men whose wives had menstrual pollution or were not yet ritually incorporated after marriage or whose household was tainted with birth or death pollution. The rest of the chicks were sacrificed to the deities, spirits or demons who were forgotten ('pâshurâ-sañrâ') or who might feel neglected. This practice shows how unpredictable the supernatural world may be, and moreover, how the Pâuri Bhuiyan cleverly tries to manipulate the unknown, but touchy powers that be.

The priest cooked in new pots the sun-dried rice collected into porridge and the heads of fowls sacrificed except to 'Baghiā' and offered them at the ritual pattern to the deities, spirits and demons. Now, the worship was finished. He ate all the rest of the offering alone, as no one else should share it.

However, the fowl sacrificed to 'Baghiâ' was baked in leaves and taken by an old priest, whose ritual status might not be affected by the dangerous power of 'Baghiâ', especially as he did not worship at Tasrâ.

Before equal sharing of the food among the guests, and the villagers including the Headman and others from Upar Tasrâ (hamlet), native beer was served by the junior 'Parja' men. The ancestors and 'Dluram' deity were first offered before eating. Before celebrating this ceremony, no one can build a new house or eat the wild fruit of Bauhinia Vahlii or 'siâri'. According to some a wild flower called 'jhilri phul' is also allowed to eat only after this. If this ceremony is not observed, people will die, cattle will be lost to leopards and people could not safely roam through the jungle so is the strong belief of the villagers.

(b)'Pankhirâ Pithâ' or Offering of Cakes to Men

This was a social festivity, organized by the womenfolk. In Tal Tasrâ they observed it on the 30th of

January, 1954. About 4¼ Kilo paddy and about 170 gm 'jatangi' oilseed and a pinch of salt were collected from all the 17 households one day before. The ritually clean elderly women, both 'Mâtiâli' and 'Parjâ' took the leading part in cooking and directing the younger women and girls who helped them and ran on errand. Maidens were asked to bring white 'Kundru' flowers in bunches that were already blooming. Rice-flour was made from the paddy by a number of households cooperating together.

Big-sized cakes of rice-flour and oilseed powder were made by steaming process. Before the sun set the oldest priestess of the hamlet led the womenfolk and maidens, offered the cakes, and formally addressed the menfolk, "O Dehuri (priest), Padhan (Headman), we women searched everywhere in your threshing grounds and in the jungle for 'bâdhuni' (broom-stick) grass and 'bâiñsa' (bamboo) flower, but could not find any. The swidden harvesting grounds are empty. We have collected from 'gandhiri' (a weed in abandoned swidden) bushes what we are offering now." This was an address in humility.

A middle-aged priest, leading all the menfolk including elderly 'Mâtiâli' and 'Parjâ', replied, "O Mâbhaunimâne (mothers and sisters), we know the 'bâdhuni' grass and 'bâiñsa' branches have dried up,

land is no longer very productive. Still, whatever you have given us is very worthy. You womenfolk have always given us food and sustained us - we do not know anything about this (mystery). You have somehow managed to maintain us and have offered this every year. So we would gladly accept this." The old lady then offered the flowers saying, "we have got only 'Kundru' flowers, which you may accept and wear, or may throw to the Beljhari rivulet if you like." To this the elders replied with laughter and enthusiastically said that, of course, they would accept this gladly also.

When the maidens with much 'Kundru' flowers in their hair-buns bowed down on their knees to the menfolk, some elders stood up and expressed satisfaction and asked the girls to rise up. Now 'Kundru' flower was worn by all men, old, young and child, on the ears, as is the custom.

The 'Shubha Khunta' deity on the village side was offered some rice-flour earlier.

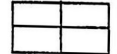
That night some married men and elderly women joined the young persons at a longer dance session than usual.

At Upar Tasrâ on the 28th of January this festivity was already held before 'Dihabandhâni' ceremony was celebrated. That day from about 3 p.m. the dancing continued till late at night.

# (c) 'Âgacalâ Pujâ' or Worship of the Advance Deity

The Mountain god 'Bâhmuni Pât' and 'Baghiâ' were worshipped. 'Bâhmuni Pât', and by some even 'Kamalbudhâ' was named as the 'Agacala' deity. Before thatch-grass for roofing is mown, or bamboo, bushes are cut and collected, or swiddens occupied, this ceremony must be observed. Otherwise, tigers will destroy men or cattle or both.

At Tal Tasrâ this was held on the 4th of February, 1954. Ordinarily the Âgacalâ Deotâ' is given a he-goat in alternate years, but this year they could not arrange although the Upar Tasrâ did sacrifice a he-goat on the 7th of February. At Tal Tasrâ on subscription two fowls purchased and some sun-dried påddy collected from each household. The priest, a member of the 'Padhân' or Headman's lineage, (in the absence of a ritually clean, priest of the village) took his bath as usually a worshipper must do. An assistant or 'Pithibâhan', an immigrant 'Parja' elder, helped in arranging materials and dehusked the paddy.



Some 'Parjā' and 'Mātiāli' elders followed the priests with rice half kilo each. Near the stream a ritual pattern, as shown above, was drawn with heapfuls of sun-dried rice, as usual. First the bigger fowl for 'Bâhmuni Pât' and then the other one for 'Bagliâ' were sacrificed by cutting the neck. The heads were placed on the heapfuls, and pouring the blood on the heapfuls the trunks were thrown to the bush, symbolically giving them away. The priest sprinkled water around the pattern. The blood-soaked rice was put on the head by others, as is the ceremonial custom.

Then the priest cooked rice-porridge, and the heads with the beaks were recovered, and were first singed and then cooked. He offered this food on all the heapfuls for the deities and sprinkled water around the pattern and on the incense – thus completing the worship. He must finish all the rice and meat cooked by himself or he could share it with some others of his priestly 'Kutumb' lineage. Whatever he could not eat was thrown into the jungle.

The others cooked the singed trunks of the fowls and rice, and gave one share of meat to the priest also. Others also could not take any surplus uneaten food home or could give to somebody else who was already not there. As a practical solution, at Upar Tasrâ the men had to leave the surplus food and after two hours or so again returned to finish it. As the deities are very powerful this has to be done, unlike on the occasion 'Dihabandhani' ritual.

# (d)'Dehuria Madakhia' Drinking with the Priests

Or

It was an impressive sight to see the menfolk of the village assemble in a sunny maize garden on the 5th February to partake of the native beer and sumptuous side-dishes including vegetables and fowl-meat, supplied by the priestly (Mâtiâli) families. The 'Mâtiâli' men sat in a line away from both the 'Parjâ', and the 'Bandhu' or affinal relatives (and guests) in a discontinuous circle. Boys down to 8 years also took part in it.

# (e)'Udhuni Bhasnâ' Ceremony

This ritual is held before the important 'Mahul' flower blossoms, and according to some, also 'Jhilri' flower are collected from the jungle and eaten. At Tal Tasrâ this was observed on the 7th February, and in Upar Tasrâ, on the 30th January, 1954 on the day of 'Dihabandhani' ceremony.

Every household contributed half kilo sun-dried paddy and some sun-dried rice, made later into emulsion. Some households gave chicks for this ceremony and others would be giving them later, one each for the complementary ceremony, called 'Rahani-Bhasnâ' in April. An egg was also needed for the first ceremony.

It is a ritual observed by the women, as it is they who collect these flowers and run the risk of meeting dangers from spirits and demons in the jungle. The priestess was an old lady (or married woman), ritually clean, belonging to the priestly lineage.

After an early morning bath the usual type of ritual pattern was made on the other bank (Tare village) of the Beljhari rivulet. It is never done at a place within the village borders. Under a 'Malul' (Bassia Latifolia) tree this worship was held. A chick's left eye was sewn with a needle and thread and the egg and the chick were left 'raglıâ' or live scape-goat to the 'Curuni' and 'Juguni' evil spirits. Two chicks were also sacrificed by cutting necks to the 'Mahul' tree. The usual procedure of offering the heads on the rice heapfuls was followed. Then all fled with the sacrificed chicks and rice etc. to Tasra side of the stream without looking behind. On this side she roasted the heads and other women cooked the trunks. The priestess offered the heads and cakes prepared by baking and then others shared the food including the heads. None may however bring the food to the village. Only women, ritually clean and whose male babies have not yet taken cakes, may take part in the ceremony.

A piece of thatch grass from each house and a pellet of earth from the front verandah of each house was floated down the hillstream after the worship on the other side was over. At Derula, however, I came to know that the thatch grass was burnt. This act magically transfers or destroys diseases of the household.

# (f) 'Mâlgujâri Madakhiâ'

This drinking bout was organized especially to drink to the health of two representatives of the village, one 'Mâtiâli' from Upar Tasrâ and another 'Mâtiâli' from Lower Tasrâ, who went to Bonaigarh to deposit the revenue of Rs. 5.00 in the treasury. Though all menfolk drank native beer together, a pot of beer was reserved for drinking by a selected few with special treatment to the persons in question. This came off on the 18th of February 1954.

### (g) & (h) 'Dhuliâni Pujâ' and 'Âm Nuâ' Ceremonies

In the month of February-March 'Phagun' or early next month 'Cait', 'Dhuliani' ceremony is held to worship 'Badâm' and 'Bhim' before cutting bushes and felling trees and firing in new swiddens. According to another view, at Derula, 'Âgacalâ' worship goes before cutting a new swidden and 'Dhuliâni' ceremony before firing a new swidden. But Tasrâ villagers were adamant that, because of my presence they could not hold this 'Dhuliâni' worship and hence could not clear new swiddens. It is also said that clearing of jungle in the second year swidden follows this ritual.

In this worship, one of the most important, there are two sets of priests and priestesses. The priest must be fasting the whole day, eating only once at the sunset and will not take water or smoke at other times. After such restrictions including continence for two days, will they be in the proper condition to worship the dangerous and powerful deity, 'Badâm'. In 1953 the priests were two unmarried youngmen. The two priestesses were old widows of priestly lineage in Tal Tasra. Thus, both the priests and the priestesses were either below or beyond the condition of being ritually unclean.

In the morning the priests and two cooks go to the sacred grove enshrining 'Badâm' and his 'Bâhan' or subordinate companion called 'Bhim'. The priests sacrificed in 1953 a he-goat to 'Badâm', 2 chicks to 'Bhim', and one chick also to 'Gâenshri' and 'Birdâ'. In 1954, as in other alternate years, 2 fowls instead of a goat were sacrificed to 'Badâm'. The priests cooked the heads with rice porridge and the cooks prepared the trunks and rice. They then left the place of worship and returned without ever looking back.

The priestesses and the ritually clean women and girls, fasting after bath, now go there and chant the long myth of 'Badâm Budhâ' and Badâm Budhâ', the first human pair, and of the marriage of their children. The priestesses offer the food cooked by the

priests to the deities and eat it themselves, without sharing it with others. The other womenfolk eat the food prepared by the cooks. The women must not bring any remains of their food back to the village. Indeed, they have a great day! (I have not been able to record the myth).

The menfolk in their household offer rice-porridge cooked by their women with mango blossoms in a new pot to the ancestral spirits. This is called 'Âm Nuâ' ceremony. This makes eating of mango fruits or blossoms harmless. If anybody eats mango fruit (or the blossom) before this offering, surely there will be some mishap due to tigers or leopards. This ceremony may be held next day after Dhuliâni Pujâ.

The menfolk eat at the communal kitchen in the village and ordinarily go on a hunting expedition thereafter. Upon the return of the men the senior priest of the day is presented the "head" of the 'sambar', a favourite big game animal, which he offers to the deities. Five women led by the 'Mâtiâli' old ones offer a bow and arrow and a piece of "flesh" to five men, both 'Mâtiâli' and 'Parjâ'. Thus ends the tense atmosphere of the worship with an air of joviality.

In the evening the senior priest of the day offers fowl-sacrifice to 'Nishâr' deity in the village as the last rite of 'Âm Nuâ'.

In the morning at Tasrâ on 'Âm Nuâ' day the cattle-sheds are also worshipped with the prayer that the cattle may roam freely in the wood without the danger of tiger or bear, or thorn.

In 1954 in Derula village in the valley, and until about 15 years ago in Tasrâ; it is alleged, the women also organized a mock hunting trip. A few of them dress like men with turbans to hide their buns of hair, and go to the outskirts of the village with bow, arrow and axes with great show. This is found among several tribal groups in North Orissa and Jharkhand. In case they fail to bag any animal, they bring a banana plant out of the garden, cut it into pieces and distribute them among the households as their hunters' share of "flesh".

# (i) 'Hengulâi Jâtrâ' or Fair in Honour of 'Hengulâi'

This fair comes off on the full-moon day of Cait month (march-April). The Hindu goddess 'Hengulâi' attracts a large number of people from nearby villages who bring fowls for sacrifice in fulfillment of vows on occasions of sickness. They come in clean dress with native beer and have a good time in the sweet shops also. The goddess is worshipped by a Gond priest and Tasrâ sends some sun-dried paddy and incense for offering to her.

This is the only ritual, which Pâuri Bhuiyân attend as participators and the priest is an outsider. In the other case of bringing goats to Bonaigarh in Dasara month, the Tasrâ Bhuiyân representatives are merely visitors, as also the Pâuri Bhuiyan in general, at the palace.

### (j)'Rahani Bhasnâ' Ceremony

This is complementary to 'Udliuni Bhasnâ' ceremony and is again a worship exclusively by the womenfolk. In 1953 it was held in April-May. Only after this ceremony can they cut the bushes ('jagharâ') in the second year paddy swidden.

Near the dancing platform 'Kendu', 'Mahul' and 'Añlâ' saplings are planted and worshipped by sacrificing chicks, Sun-dried rice and the feathers of the chicks sacrificed are made into a leaf-packet and is hung from the 'mahul' sapling. Another similar leaf-packet of sun-dried rice is hung from the 'Kendu' sapling.

The chicken heads and cakes made from sun-dried rice are eaten after offering to the deities by the priestesses. The trunks are cooked with rice known as 'Shubha Câula'. This rice was already set apart after the threshing ground ceremony of the previous year. At this communal cooking the women distribute rice and meat to each household. Outsiders may not be given any share out of this. Also round cakes are made and at Derula, the youngmen and boys are offered one basketful, and the

"old" or elders, another basketful. It is also said at Derula that the worship is meant for 'Badâm', the ancestral spirits and 'Gâenshri' deities.

That night at the first crow of the cock, before daybreak, two women, who had planted the 'Kendu' and 'Mahul' saplings, bring them to the hill-stream naked, and leave them in the current to float down. Some cakes are also left with the saplings. The 'Anlâ' sapling is not taken away till after 7 days. At Derula 'sâl' sapling was mentioned in place of 'Kendu'.

This worship is held so that there may be abundance of fruits, tubers, roots, flowers etc. and no harm may come to the women from collecting them. Besides, diseases of men and livestock are also meant to be averted.

# (k) 'Âkhuli Pârdhi' or Ceremonial Hunting

In the month of April or May, sometimes before 'Rahani Bhasnâ', this hunting by the whole village is a ritual necessity. An elderly priest leads the party and the bows and arrows are magically charged with spells for success. Boys of ten or so also accompany. In 1953 the party composed of both the handets and Guhalbandha colony, the daughter-village. As the game has become scarce they could not hurt any better than a small spotted deer which escaped. If an animal were killed, the blood would have been offered to 'Badâm',

'Gâenshri', 'Kamalbudhâ' and ancestors and to 'Baghiâ' by the priest. The head of the animal would have been carried to the village Headman's house, where his wife would have greeted the successful marksman and the carriers of the head by "washing" their feet and putting turmeric power on the forehead. The Headman was to be presented two scapular muscles and in return he was to entertain the village men with native beer. But this has been discontinued. However, the priest even today gets a special share.

As there was no animal bagged, the priest offered only cakes baked on fire by himself to the ancestors and all others prepared similar cakes and offered to 'Dharam', 'Kamalbudhā' and ancestors. In 1957 Guhalbandha colony organized their 'Akhuli' alone.

# (I) 'Banabhujni' or 'Picnic'

In the month of April-May menfolk go fishing to the Beljhari rivulet by poisoning the pools, with toxic wild fruits. Then there is a communal kitchen of the whole hamlet, and children of the age of taking rice and women all get equal share: For children and women rice-contribution is on a par as for the men – half kilo each. Thus all the village enjoys a good meal of cereals and fish as almost a happy ending of a season of plenty drawing to its close.

(m) 'Tithiâ Pujâ' or Ceremonial Sowing of Paddy'

In the month of May, before the rains start, a worship is held for 'Lachmi' or 'Lakshmi', the Hindu goddess of wealth and fertility and for 'Dharam Deotâ'. Before this nobody may sow paddy.

The day before the worship a new earthen-pot is decorated with rice-emulsion designs. Paddy, late or sometimes early variety, is obtained from all the households and kept there. Under the 'Añlâ' tree near the hamlet-site 'Lachmi' is worshipped with heapfuls of rice on a ritual pattern. At Derula one chick is sacrificed at this time. The closed earthen pot is now tied to a branch of the tree.

Next morning the priest brings the pot down and distributes the paddy to all households. Every household sends some seedpaddy which the priest mixes with the "charged" seeds. At Derula one white fowl was sacrificed at 'Mandadarabar' probably to 'Dharam'.

The householder after bath goes to his second year swidden with the paddy seeds and some rice flour. He washes the ground, makes a ritual pattern with the usual heapfuls of rice and burns incense. He bakes a cake and offers it to 'Dharam Deotâ'. Then he sows the seeds on a small area by broadcasting the seeds. It is believed, this ceremonial sowing will ensure a

bumper harvest. If it be omitted, the harvest will be poor.

### (n) 'Raja Parab' or Raja Festival

For two days this purely social festivity in the month of May-June or 'Jeth' throws the whole routine out of gear. There is much visiting between relatives and friends. 'Raja' is observed among the Pâuri Bhuiyân usually on the first two days of the four days' observance among the valley Hindus. In the latter's case the dates are fixed and determined according to the astronomical alamanac. But among Pâuri mostly functional considerations, like death pollution or arrangement of a loan of paddy for the occasion etc. weigh heavy.

The youngmen and maidens enjoy it the most. A swing is hung from a tree and they take turns in swinging and singing. Singing contest is very hearty as voice, memory and improvisation combine to gain the favour of maidens. There is much of 'Cângu' dances also. Songs of a special type of metric arrangement are used in the song contest. They are directly or indirectly erotic, for the most part.

The whole hamlet usually organizes a communal kitchen for rice and fowl with equal contributions and shares. Instead of native beer made from rice or millets, beer of 'mahul' flowers or 'sarla' is now preferred. At home they make rice-cakes baked in fire and native beer. Menfolk also organize hunting and if an animal is bagged, so much the better.

This festival, coming as it does after the heavy swidden firing operations with the sowing of paddy a few days ahead, affords the much – needed rest and recreation.

Other ritualistic behavior commonly found among the Hindus in Orissa because of the belief that the earth-mother is in her menses and so one must not walk on the ground barefoot or must not cut wood etc. – are not taken seriously. They acknowledge that in Keonjhar areas 'Raja' is more colourful and ritualistic among the Pâuri Bhuiyân.

### (o) 'Asâdhi Puja'

This is named so as the 'Pujā' or worship is held in the month of Asādh, or June-July, usually in the bright fortnight. This must be observed before 'biri' pulses are sown in the first year swidden.

This also requires very stringent observances on the part of two priests, who must be eating only once at dusk on the day before the worship. On the days of worship the priests also will be fasting till the end of worship when they eat only once. The deities worshipped are 'Bâhmuni Pat', 'Mahâpât', and 'Sar Pât'. At Derula they worship also the Saharani or Sarâni Pât', the Juang deity, on the second day and, 'Badam', 'Bhim', 'Sar Pât', 'Gâenshri' and 'Birdâ' and some local 'rakas' (Rakat Mahâbali) on the third day. On the first day they worship 'Bâlımuni Pât' or 'Bâbhuni Pât'

and 'Pâdili Pât' in place of 'Malıâpât' in Tasrâ. For three days the village menfolk at Derula visit the sacred village groves and share the trunks of the sacrificial fowls and goats. My data on Tasrâ are, however, not complete.

Native beer is also taken to the place of worship; there the men cook together, eat and drink. Nobody may bring any remains of the food eaten at the place of worship. Subscription of one chick, and in alternate years money for purchasing a goat, and sundried rice for worship besides rice for communal cooking are contributed by each household.

### (p) 'Tânk Nuâ" or Eating the First Mango Kernel

In Derula this was continuous with the 'asâdhi Pujâ', on the fourth day. It is mainly a household worship of the ancestors. The ritually clean women cook in a new pot rice-porridge mixed with the kernel of the stones of mangos. This kernel, by the way, becomes important food article in the lean season that has already set in. The male head of the household offers to the ancestors this food and all the household shares it.

On behalf of the village 'Nishâr' deity is worshipped by a priest with a sacrifice of fowl and rice-porridge with kernel after the evening.

If this worship is not held before eating mango kernel, tigers will destroy men and livestock, as recently happened in one case of breach of the taboo, as related by the villagers.

# (q) 'Gahmâ Puneiñ' or Gahmâ Festival

This is a Hindu festival, held on the full-moon day of *Galımâ* month or July-August. But as in the case of '*Raja Parab*' other considerations may shift the date.

It is observed in all the households individually. The village or hamlet comes into the picture in two ways. Invariably the village or hamlet borrows paddy as a body under the surety of the Headman or junior Headman, and usually a goat is purchased and shared equally. Cakes baked in fire, native beer, meat and rice present a good occasion for merrymaking and inviting friends and relatives. Yet this festival is not without some ritualistic tinge. As among the Hidus the cattle are worshipped with sun-dried rice and turmeric powder; a lamp is kept burning in the cattle-shed. They are also fed salt.

# (r) 'Sarani Puja'

The Juang deity, 'Sarani' or 'Saharani' is worshipped every Bhuda month(August-September), before weeding is done in the new swiddens. An unmarried priest goes to the sacred grove before day-break and worships the deity by sacrificing a black fowl on behalf of the whole village. One or two men also accompany him who share the trunk.

At Kunu village on the hill 'Sarani Pât' is said to be a Phallus – like an eminence in the rock. An unmarried priest with two assistants go there before day-break to worship. The priest remains naked. Others may accompany them to take shares in the trunk of the goat offered. They return after day-break. Visitors from other villages are not allowed to stay in the village at the time.

# (s) 'Budâ Jankani' or Budâjantani'

In the month of Bhuda or August-September after the 'Asâdhi Pujâ', a priest goes to a first year swidden and takes with him from each household a chick and one half of a cake made from rice of burnt paddy. The priest worships on the way to the new swiddens and sacrifices the chicks to the spirits of the swiddens, and of the jungle, the hills and the hill streams near the swiddens. Then he eats the cakes and drinks a jugful of water and cuts two bushes symbolically in a nearby swidden and puts them under stones. This inaugurates the heavy operations of weeding.

At Derula I was reported that ancestral spirits of the 'Mâtiâli' group, and those of their affinal relatives, of other Bhuiyân sections (Bârabhâi Budhâ) and of the Juâng first-settlers were also worshipped. However, at Tasrâ, before weeding operations in new swiddens start, 'Ma Bhaer' deity is worshipped in the morning by sacrificing her two fowls, and 'Kalâ

Pât' deity is offered after the evening a black fowl.

# (t) 'Dhan Nuâ' or Offering the First Paddy

Towards the end of Bhuda or Inda month (August-September) the earliest paddy, called in the hills 'Pâldhân' or in the valley 'Sâriâ' or 'Sathia Dhan' growing in the 'gura' upland fields, is first offered to 'Gâenshri' (and in Derula also to 'Badânı'). Only two ears of new paddy are left by a priest as offering after worshipping the deity on the ritual pattern.

After this ritual new early paddy may be eaten without any harm.

# (u) Worshipping Evil Spirits at the Flowering of Late Paddy

This is done in the month of 'Dasarâ' or September-October just before the late paddy ('Kimâ Dhân') flowers in the second-year paddy swidden. Either the worship is held by immediate sacrificing of fowls according to the capacity of the household, the number of paddy swiddens, and the number of evil spirits to be appeased in the neighbourhood of individual swiddens, or the sacrifices are simply promised to be affected at the ceremony of threshing ground (x). The former was done at Derula and the latter at Tasrâ, though I am not sure which is the more regular practice at Tasrâ.

This is done to ensure the safe ripening of the late paddy, which is the main paddy crop, which is more important and productive than early paddy crop.

Their great anxiety is reflected also in a sacrifice to the spirit (or deity?) 'Katâmuliâ Baghiâ', without whose appeasement the field rats may work havoc by cutting the paddy plants at the roots.

### (v) 'Dasaragunda' Festivity

In the month of 'Kuānra' or September-October, usually 2 men are sent with a goat to the Raja's palace at Bonaigarh as the usual village contribution for sacrifices for the deities. After their return a feast is given in their honour. The rice which is consumed at the feasting and on the way to Bonaigarh and back is met from the 'gâuñriâ câula' or "village rice", specially stored with equal contribution from each household after the previous harvest.

# (w) 'Nanga Khiâ' or Offering the Late Paddy and Beans

Before this important ceremonial offering of the first fruits to 'Gâenshri', ancestral spirits and 'Nishâr', nobody in the village including the Gour caste (cattle herder) settler may eat the specified products. Late paddy ('Kimâ dhân') is made into rice and is cooked with 'ruhmâ' and 'suturi' beans and 'biri' pulses and is offered with fowl-sacrifice by the priest to 'Gâenshri'. At home a similar porridge of new rice

and 'rulımâ' beans etc. is offered to the ancestral spirits in the sacred corner ('bhitar'). In the evening a priest offers similar porridge to 'Nishâr' deity in the village.

If one takes any of these crops before the worship is held, tigers may harm men and animals. Most dreadful breach of the taboo seems to contre round 'rulima' beans.

This ceremony is observed in Kartik or October-November.

### (x) 'Gundâmanda' or 'Khala Pujâ' or Threshing Ground Ceremony

When the late paddy is reaped and threshed with the help of cattle on the threshing ground in the paddy swidden, this worship is held there in the month of Magisir (November-December). The householder himself worships 'Gâensliri', ancestral spirits, and the evil spirits (the last in fulfilment of vow at the flowering of late paddy plants) by sacrificing fowls to them. The ancestors and 'Gâensliri' are invoked to give better crops next year and to protect the swiddens from the elephants and other animals. The demons or evil spirits, when thus appeased, may not frighten by breaking tree-branches at night.

After worship paddy is kept separately for 'Shubha Câula', 'Dehuria Dhâna', and for the ceremonial sowing ('tithia'). Only after that loans may be repaid. Before observing this worship no outsider may be given the new paddy.

### (y) 'Karmâ Parab' or Karmâ Festival

This is the first great festival in the season of plenty. It is, however, not without some ritual significance. It is usually celebrated in the month Magisir (November-December) in the bright fortnight.

The main devotees are the youngmen and maidens. Two branches of 'Karam' tree (Nauclea parvifolia) are planted in 'Manda Darabâr' and represent 'Karam Râjâ' and 'Karam Râni' (Karam King and Queen). 'Karam Râjâ' gets a garland of 7 baked rice-cakes and 'Karam Râni' is decorated with a garland of 'madâphul' or marigolds. On the first day the devotees do not take rice but break their fast at dusk with 'gangei' millet cakes, arum, gourd etc. The myth of 'Karam' festival must have been recited before their breakfast. In the evening the deities are worshipped by fasting youngmen with molasses and sun-dried rice. Dancing vigorously with 'Madal' drum, in a special 'Karmâ' stepping, the menfolk of the village enjoy much. Visitors from other villages come for dancing at this time and the moonlit night enhances the romance and native beer keeps up merrymaking throughout the night. Next day morning the young persons go round the houses, dancing with 'Karam Râjâ' and 'Karam Râni', who are "received" in the ceremonial manner and given some offering for

the benefit of the young devotees. The deities are then taken to the Belsarai and floated away in the current. The young persons then bake some rice cakes and eat there.

This worship takes a more gala form in the seventh year of fasting by the same batch of youngmen-priests. There is an impression that this festival, allegedly Hindu in origin, has been well-integrated into the life of the tribal youth. In the farewell song for the deities ('melâni gita') a prayer is made to arrange a maiden for a youngman.

In another song it is explained how a seed grows into a plant and yields fruit, which again gets dried up and is stored away, thus bringing into focus the whole cycle of production of food and of fertility.

'Karmâ Parab' is observed to honour the deities, so that there may be a bumper crop next year, or at least there may not be any loss of the harvest already in store, as happened in the myth on account of sacrilege. It is asserted, however, that through this worship also there may be better health of children.

# (z) 'Jatâla Pujâ' or Worshipping 'Bharâli Pât'

In the month of Magisir (November-December) the allimportant ritual of 'Batis Bâr' organization is held and devotees from all the villages of 'Batis Bâr' region come together on the first Thursday

in the bright fortnight. Batis Bâr is a regional organization of Pâudi Bhuiyan of this region of swidden cultivators of villages from the hills as well as of the valley. Bharali Pât is the presiding deity of this Batis Bâr organization. It is of especial importance to Tasrâ, as the chief priest comes from its priestly lineage. The assistant priest ('Bâlıuka' or one who sacrifices) from Kundala, a 'Kutumb' to Tasrâ 'Mâtiâli' group, comes to Tasrâ, where he and his companions rest on Tuesday night. Next day the priest is greeted and welcomed and brought to Kumudih village in great pomp under the beat of drums. The priest and the assistant fast till the dusk when they break their fast. They are forbidden to take anything more till they finish the worship.

At first a white fowl contributed by Derula village is sacrificed to the god of 'Batis Bâr'. Then follow two goats given yearly by two villages by turn. The goats are sacrificed with a sword presented by the former Ruler Dayaniahi Râjâ of Bonai princely state, for the purpose to the assistant priest of Kundla village. Then fowls and goats are sacrificed in fulfilment of vows at the time of sickness. A black fowl is sacrificed to 'Baghiâ'. Some men may be possessed by the deity and announce the desires of the deity and answer anxious questions put by the participants from Batis Bâr.

Each village sends some representatives with some village contribution. Derula gives not only a white fowl but 10 Kilo of sun-dried paddy and 2½ Kilo of sun-dried rice and a new earthen pot. The heads of the sacrificed animals belong to the priests, who eat them after offering them to the deity. The trunks are feasted upon by all assembled with rice. Native beer is taken in liberal quantities.

This ceremony thus binds the people of 'Batis Bar', not only Pâuri Bhuiyân, but also other resident groups such as, Cerengâ Kolha, Gond, Kissân, Mundâ Kolha tribes, and castes like Pân and Casâ etc. with the Pâuri Bhuiyân in the dominant position.

(za)'Bisri or Debi Usâ' or Worshipping 'Bisri' or 'Debi'

Tasrâ and its daughter-colony Guhalbandha are perhaps the last Pâuri villages to take up this worship in this region. Only since 1957 have they observed the ceremony, as some villagers were asked to worship the goddess on the same night in dream.

In 1953 it was observed at Deleisara colony from the 24th to the 31st December, Thursday to Thursday in Pus month (December-January). I observed the last rites on the 31st December and the next morning to a large extent. My information on the worship was supplemented at Derula and Burhabhuin.

The devotes were mainly unmarried girls, who went to a 'Raniâ Kumlıâr' potter caste man in Dalsuan, Bamra, to bring the image of the goddess. It was installed in a permanent temple-hut with new enclosures of bamboo trelliswork. A wattle canopy was constructed for the visitors and devotees. The temple walls and the floor were imprinted with rice-emulsion with finger tips.

A special priest is selected for the goddess and he cannot take food before late afternoon for eight days. The goddess everyday was worshipped with offering of sun-dried rice, flower, incense and molasses etc. A Gour caste reciter was specially commissioned from Tal Ginia village (in Daleisara; in Derula Burhabhuin locally resident). He recited the longdrawn mythology of the goddess and the rationale of the worship every evening, while the damsels held the refrain to each line. The deep chant dropped and rose and droned continuously through the night on the last Thursday. In fact, on the last night it continued till about 7 a.m. on Friday. Only those who had taken a bath and not taken anything could touch the image or go inside the temple.

On the last Thursday at about 7 p.m. all the boys and a few adult men, who were possessed by the goddess or 'Hanuman', the monkey-deity of the Hindu epics, or were under the vow of fire-walk were shaking and

dancing convulsively to the drumbeats of a Dom or Ghâsi caste man. The devotees held bunches of peacook feather aloft. They moved in rows, in a single line or in circle. Two of them, possessed by 'Hanuman', climbed thorny tree ('simuli' or tree-cotton) and brought down some green vegetables from the top, unharmed, thus confirming the fact of their being possessed. I was told that once a man possessed by 'Hanu' climbed up a very thorny 'Bel' tree. But the possession by the deity left him suddenly, and so he could not come down and succumbed to the thorns.

Meanwhile, two goats and a number of fowls had been sacrificed to the goddess in the temple. When the deity was carried from her seat to a decorated enclosure for being viewed by the public or during the sacrifices, a conch shell is to be sounded by blowing it, as usual in Hindu ceremonies.

### Fire-Walk

Next day morning at about 8 o'clock the devotees who were to walk over the ritual fire came into the enclosure with all the "possessed" ones shaking. After bowing to the goddess they went to 'Klundâ' or the "trench for fire-walk". First, worship was offered to 'Dharam Deotâ' with sun-dried rice, honey, and one fowl; the goddess was then sacrificed a goat and lastly the 'Agni Kuâñri' or the Fire-Goddess was worshipped with sun-dried rice and honey.

The burning oblong trench was winnowed to raw redness and milk and water were poured at both the ends of the length. The head devotee went round the trench with one child after another whose parents wanted to vow on holding a fire-walk in honour of the goddess when the child grows up. This vow is made against the prayer for good health of the child concerned. The head devotee first entered the trench, west to east, and walked out with foot unburnt. Two or three women with child, some men with child and boys - in all about 25 persons made the ritual fire-walk unscathed. The fire was occasionally being fanned and revitalized with sprinkling of 'sal' resin as incense. The unmarried girl devotees were not allowed to do the fire-walk.

After the fire-walk the goddess was to be worshipped for the last time before being led in a procession to the stream or pond to be drowned.

For six years the worship is held without a fire-walk ceremony, unless it is specially asked for by a devotee. In Daleisara a Pâuri Bhuiyân had borne the expenses of this fire-walk in 1953 in fulfilment of a serious vow, although the normal fire-walk ceremony was going to be held in the seventh year in 1954. After the climax of the seventh year of worship with fire-walk there is one year as 'bishram' or rest-period, when a goat is sacrificed to the goddess inside the temple-hut. There is no worship of an

image during this period. However, on a Thursday every month she is offered sun-dried rice and molasses by her priest.

This worship is a heavy strain on the households, each of which contributed 5 Kilo of rice plus some money in a big village like Deleisara colony, and paddy 5 Kilo, rice 5 Kilo and Rs. 1.25 in a small village like Burhabhuin. At Daleisara a ring of households contributed 2 goats in 1953, other two rings contributing in other years by turn. In the small village, Burhabhuin, however, one goat is contributed by the whole village. However, in 1953 other 10 goats were sacrificed to the goddess in fulfilment of individual vows at Burhabhuin. The money contribution is used to purchase the image and the silk cloth for the goddess and remunerating the reciter. The contribution is greater in the seventh year. Men and livestock will be destroyed, if a village discontinues the worship, it is believed.

As the village of Tasra took it up only in 1957 I have not studied it there.

(zb) 'Pus Puneiñ Parab' or Festivals of Pus Full-moon

This is the biggest festival of Tasrâ, as of the Pâuri Bhuiyân in the region. This can be called the harvest festival, but the Pâuri himself mentions it as the year-closing festival. Pus or December-January is the last month of the year and all economic transactions as

hiring of men as 'haliâ' (farm hand) or cattle or taking of loans etc. are governed by this concept.

'Pus Parab', as it is called in short, is observed according to convenience. Tasrâ observed it on the 3rd and 4th January 1954, Ladumdih on the 7th and 8th January while the fullmoon was to appear on the 19th January. Though the festival is theoretically observed for two days the festivities go on through the third day. This is observed in a manner, so that other neighbouring villages may participate in the festivities and dancing in their respective celebration covering about a month.

Preparation for the festival is already set in motion on the day of ceremonial hunting when the young of wild pig are captured and entrusted to the care of usually the captors for 'Pus Parab' purposes. These are fed and literally fattened in a pigsty. It is said one might starve but must not deprive these wild wards of food. On the first day of the festival these are killed and shared. At Derula I was told that the captor-rearer got the head and 4 feet and shins as his exclusive share. But this was used as side-dish for native beer by all male villagers. The rest of the meat was divided into two halves, one half belonging to the rearer who might and did sell it to others, while the other half was shared by all the households. In Ladumdih a wild pig was bought from Tanugula village for

Rs. 26.00. 'Biri' pulses and pork were the alluring dishes. Sun-dried rice, molasses and 'biri'-cakes are offered by the householder to the ancestors in the sacred corner. In this year-closing festival as at the time of first-eating of mango ('Âm Nuâ') the cooking pot for ancestors must be changed for a new one. The ancestors are invoked to keep the descendants from dangers, sickness, and bad crops. (Please note that the Pâuri may take wild pig, but not the domesticated pig or reared pig, as among the lowly Juâng).

There was much drinking and dancing. Women had a hard day pounding rice into flour for being made into round cakes by steaming. 'Bandhu' (affinal relatives) from Tare, Rada, Ladumdih, Khadka, Kadalidih and 'Kutumb' men from Guhlbandha colony and Derula had a nice time with their hosts, feasting, drinking and dancing. On the second day it was a poor sight with drunkards prowling about, their women taking care of them at times. On the first day morning at Ladumdih (I have no comparable data for Tasrâ) 'Gâenshri' and 'Birdâ' were worshipped in the sacred grove with sun-dried rice, molasses and 'biri' cakes baked and then cooked in rice-starch. On the first day they had already worshipped 'Pât' deities in the sacred groves on 'Manda Darabar' at Ladumdih, while at Derula 'Manda Darabar' or the assembly and dancing platform itself worshipped with sun-dried rice, so that it might not trouble the village. The 'Shubha-Khunta' also got some rice-flour as offering in all the villages. Old log-fires were also cleared away in the bachelors' dormitory and new fires made.

Apart from these ritual activities, youngmen and boys disfigured themselves with black soot and white rice-emulsion and went round the households begging for cakes etc. This is known as 'cherchera'. Afterwards they enjoyed a feast. At Ladumdin I observed some adults also participating in the fun and beating a small conical drum. The second day is passed dancing through day and night, eating cakes and rice drinking both native beer and selfdistilled liquor.

Hilarity, drunkenhess, and in the eyes of some plains Pâuri Bhuiyân of Pal Lahara, also obscene remarks and songs set the tone of the festival. It may be said that 'Pus Parab' is the most orgiastic festival among the Pâuri Bhuiyân of the region. The season of plenty comes to a colourful climax before the villagers set out repaying the loans of what now becomes the previous year.

# 2. DECENNILA RITUALS

# (a) 'Shubha Khunta Dasandhi'

Every ten years this ritual was to be observed in the month of Magha, a year before shifting the site. As villagers came down to settle in Tal Tasrâ before the normal period,

they had also to offer such worship. A goat is sacrificed to the deity Shubha Khunta or "auspicious pillar". At Derula 'Gâenshri', 'Badâm', 'Nishâr', 'Bharali Pât' and locally important 'Padili Pât' were also offered fowlsacrifice at this time. A male representative from each house must be coming to participate in the ceremony and to share the meat. Only after this worship could they cut new swiddens in the area to be covered from the new site. When next year they would shift to the latter site, the swiddens would have been second-year paddy. swiddens requiring more labour, vigilance and watch-huts.

# (b) 'Sarani Dasandhi'

'Sarani Pât', the Juang deity, requires sacrifice of a pig and sheep every ten years. A pig is purchased in the valley from the Cerenga Kolha who keep them. A hairy caterpillar ('ledâpoka') is offered in lieu of a sheep and is buried in earth. This is to appease the Juang deity, who was the deity of the Juâng, who were the earlier occupants of this hill area before the Hill Bhuiyân. No Bhuiyân priest undettakes this ritual, as pig is associated with the unclean, untouchable Juâng people.

# 3. OCCASIONAL RITUALS

# (a) 'Shitaladegun'

In the month of Magha (January-February) 1953, villagers of Tasra were suffering from fever, cough and

cold, almost as if in an epidemic. A village priest was then commissioned to pacify stray evil female spirits ('Dakuni Juguni'). He offered a pot of molasses and water at an end of the village and bade them to leave the village.

### (b) 'Dânatekâ'

In 1952 a great havoc was caused by virulent 'gandhi' pests of paddy. A special priest, reportedly a 'Râuliâ', from Sibra in Pal Lahara, offered worship to 'Dharam Deotâ' and 'Lakhmi' goddess with fowl-sacrifice and another fowl was sacrificed to the unknown evil agents and still another left as a scape-goat for the 'Rakhni Juguni' evil spirits. In a new earthen pot seed-paddy from each household was collected and the blood from the trunks of the sacrificed fowls was poured. A piece of turmeric and a piece of 'Kanduâni' taro grown in the swidden were also put inside. This pot was formally offered to the village elders by the priest. The householders sowed the auspicious paddy seeds at first in the swiddens on the next ceremonial sowing day for a better harvest free from 'gandhi' pests.

### (c) Worship for Rain

In case of prolonged drought the spirits of the jungle, the swiddens, and the streams are worshipped with fowl-sacrifice, as in 1959 August in Guhalbandha colony in the valley. I am not sure if 'Gâenshri' was also

invoked in the worship. There is no ritual way of dealing with ceaseless raining. There is also no evidence of any magical practices for inducing rainfall by imitating its effects.

# Conculding Observation:

The important deities of the Paudi Bhuiyan may be identified, who are invoked, pacified and usually sanctify the rituals in which they are involved. The village deities are very important in the life and work of the Paudi Bhuiyan. These are worshipped at various rituals, but they are not found on the village site. They are represented as big or small stones placed under the trees. The deities are: Badâm, Bâghuni Pât, Sarani Pât, Gâenshri, Birdâ, Bhim. They are found in the sacred groom outside the village site, known as Sala. However, only the deity, Nishâr, represented by a stone lies inside the village site, near the Manda Darabâr, and is considered Headman of the village. The highest God of the Paudi Bhuiyan, Dharam Dotâ is, however, not represented by any stone, but is equated with the Sun, who sees and hears all and knows who is what, but does not harm the people. He is invoked as witness at the time of taking oath and is expected to see that justice is carried out. He holds the world still. He is most often invoked along with Basundhara, the Goddess Earth.

In the above survey of rituals and festivities it must have been obvious to what extent these on the one hand.

**Banaja-2007** 

and the economic-technological life on the other, are interdependent and intertwined. It is difficult to judge how far the rituals and festivities are uneconomical in the sense that they hinder efficient carrying out of economic activities. In the short sowing season of suitable weather before or in-between the monsoon bursts, the intervening rituals might be affecting the application of right and timely decisions of individual cultivators. But there is nothing to be gained by a priest or the Headman by purposeful delay or miscalculation, as he himself suffers no less as a cultivator. Except in the case of leaving a few fowls as scape goats wastage of food does not hold true of the Pauri Bhuiyan rituals, either.

It is also noted that the rituals and festivities vary from one village to the other, not only in the dates of holding them, but also in the deities or spirits invoked, or in other important ceremonial routine.

It is very interesting to note that the Pâuri women of Tasrâ village have their separate rituals and festivities for the good of the village and productivity. They are received by their menfolk with dignity and courtesy. Some rituals of importance are performed only by women priestess or other women, especially when the objective is to appease or secure protection from the supernatural powers for carrying out their productive and other special activities.

Only about 6 festivities are there without any ritual significance for the

villagers: 'Raja Parab', 'Banabhujni', 'Pankhira Pitha', 'Dehuria Madakhia', 'Malgujari Madakhia' & 'Dasaragunda'. That is, about four fifths of the total (28) annual festivities are ritualistic, and 19 out of them have direct involvement in subsistence system affecting crops and cultivation, hunting, food gathering or cattle. Also in most of the rituals both tribal and Hindu ritual symbols and objects as also procedures have been integrated intimately. Similarly, the Hindu ritual of Bishri Osha has many tribal accretions.

In any case it cannot be denied that the observance of rituals and other festivities contributes greatly to the feeling of solidarity among the villagers and with the relatives and keeps up the morale for economic activities through some sort of self-assurance on completion of the rituals in particular. For, "ritual is an immediate expression of an anxiety or a need ...". (Redfield, 1934 in "Culture Changes in Yucatan" from American Anthropologist, Vol. xxxvi).

At last, we have to specially note that the dominance, priority and even the first rights of use have been ritually reserved for the Pâudi Bhuiyân of this region. That means, in many produce of the forest, which other tribes or castes have also collected or used in this region, they cannot use them before the Pâudi Bhuiyân have exercise their priority rights. Otherwise, supernatural and even natural harm may befall them.

 Satya Nagar, Bhubaneswar

# Baha Festival of the Santal: From Mundaness to Spirituality

N.K. Behura

Festival is an occasion marked by special customary celebrations. It is usually a periodic programme or a season of cultural events entertainments. Ιt is usually accompanied by some sort of ritual observance and solemn actions. In India religious sestivals are observed by folk, peasant and urban people. India is a multi-cultural country. There are Hindus, Muslims, Buddhists, Jains, Christians, pristine tribals and several other. The Scheduled Tribes form a considerable section of the total population of India. They constitute 8.2 per cent of the total population of the country. They belong to 4 major language families, namely Indo-Aryan, Dravidian, Austro-Asiatic and Tibeto-Burmese.

The Santals belong to the Austric (Munda) group of tribal communities. It is one of the preponderant and economically advanced tribes of Orissa. Its population is largely spread over the Southeastern and Northeastern parts of India. But its major concentration is in the states of West Bengal, Jharkhand and Orissa. In Orissa state its population as per 2001 census is 5,66,751. In Orissa, major concentration of Santal population is in the district of Mayurbhanj, which is 25.51 percent of the total population of the district.

Santals though have taken to modern education and process of modernization, yet they have retained their customs and traditions. Santal villages are Manjhi-centric (sacerdotal and secular head). Manjhi, the traditional leader is assisted by a number of traditional secular and sacerdotal functionaries, such as Jog Majhi, Parmanik, Jog Parmanik, Godel, etc. They are the Santal socioreligious functionaries. In every Santal village there is a shrine, known as Jahira, which is a grove of sacred trees in which their deities and spirits dwell. Santals collectively worship their deities at this sacred grove (Jaherathan). For collective worship Santals nominate a knowledgeable person from among the priests. Santal society is disciplined and orderly. Hence, all collectively participate in the annual cycle of festivals, which reinforces social cohesiveness. Any deviation in the observance of Santal socio-cultural norms may ultimately result in Bitlaha or social excommunication. In order maintain social cohesiveness Santal in the month of Magha (January-February) hold election to village council. Participation in the meeting of the village council is compulsory. Every household is represented in the village council meeting through one of its members. In the village council meeting priority is accorded to celebration and observance of festivals. In the observance of festivals and rituals, one item is crucial, i.e. rice-beer or Handia. No ritual can be observed without offering of rice-beer. In the observance of rituals all men are offered rice-beer.

Santals are settled agricultural tribe. The mainstay of their economy is agriculture. Their life revolves round the practice of agriculture. Their agriculture depends on Southwestern monsoon rain. Therefore, they remain busy with agricultural activities from Baisakh (April-May) to Pousa (December-January). Santals are fatalists, and hence, they attribute success or failure of crops to god or Bonga. They are well aware of the destructive forces, like cyclone, flood, drought, pest infection, etc. which influence crop prospect. Promise of a bumper crop or loss of it is attributed to divine power or Bonga as they believe. Paddy crop is overwhelmingly related to their survival. Hence, their festivals and rituals center their agriculture. Santal priest propitiates the benevolent gods, on behalf of the community, to be ever kind to shower happiness over the people, while the Deputy Priest (Kuda Naik) appeases through propitiation the malevolent spirits not to cause harm.

Santal agriculture-related festivals are: Baha errsim, Harialsim, Jantal, Saharai and Magbonga. Baha parab

celebration in the month of Phagun (Feburary-March) is called Baha parab. It is observed with flowers, hence the name. This is an agricultural festival. It is observed for four days for four important flowers, namely Kr'jam or Sal, Matkam or Mahula, Murad or Polas and Echah or Chirgudi. According to Santal customs until and unless Baha parab is not observed none would pluck these flowers for bedecking or eating any edible flower from the jungle. After offering these gifts of nature to Bongas, they use these flowers. These flowers blossom, as they believe, at the desire of the supreme power. The first day of baha festival is know as Umhirih or day of sacred bath. On this day, all the Santal deities of the Jahirathan are given a ceremonial bath. morning elderly persons of the village led by Kuda Naik go to Jahirathan singing Baha song, meaning Oh God: Protect our forest- habitat and save us from any calamity. Flower is an important component ceremonies and rituals. But none could pluck and use flowers before the celebration of the ritual. This is a song of supernatural taboo, which ensures social discipline and promotes social solidarity.

At the Jaharthan all the participants prepare two shanties with a single slanting roof using only Sal wood. The roof of the shanties is thatched with grass. Strings used for fastening are not given knots rather

simply tucked. It is called Kulibel or feminine knots. Some images of peacocks made with grass are tied to on the front eve of the roof. They consider peacock as auspicious. The roof consists of a single slope. The implication of construction of this penthouse is that once their Litagosim or Bada Thakur had forgotten to rethatch the roof of his abode remaining busy in some village affair. There was apprehension of an impending shower as night was approaching. He some how or other managed to rethatch one slope of the roof. Apart from this problem, Litagosim became polluted having come in physical contact with people who had suffered from birth ritual pollution. Therefore, he could not ret hatch the roof of his house, whereas the roof of Jaher was constructed of a single slanting roof for some other reason. Jaher-Era or Jaher-Thakurani opined that water trickles down from the hands of Santal women on one side only through their suspended tuft. Thus the houses of Marangburu and Jaher-Era kept in the sacred shanties which have one slope roof only. At the Jaherthan one hut is meant of Jaher-Era, Litagosim and Manek (Panchadev). Another hut, which is raised below a Mahula tree is meant Gosain era or for thakurani. Celebration of the festival is spread over three days. On the first day, Jaher era, Manek and Litagosain are placed. At the Jaherthan the most important god is known as Litagosain and in

domestic celebration he is known Marangburu. The gods and goddesses are given ritual both on the first day of the celebration. Materials necessary for propitiation include three winnowing fans, basket, bow and arrow, sword, broom stick, bangles, necklace, new earthen pitcher, threads, etc. Ritual fanctionaries are possessed by spirits. One who is possessed by Marangburu marches ahead of the ritual procession holding sacred sword. And who is possessed by Manek holds bow and arrow. The functionary possessed by\_ Jaher Era wears bangles and necklace. When they reach the Jahira they are received by the priest who amounts vermillion on the forehead in order to calm them down. Next day, sacrifice of animals is conducted for each deity. Separate animal sacrifice is conducted. A huge feast is organized at Jahera for all the villagers. After the feast all perform the Jatu-dance festival.

After the ritual of animal sacrifice food is prepared for all those participated in the festival. First food is served to men and boys, and after them food is served to women and girls of the village. After eating is over Santal men and women perform Jaturdance, which is ritual appropriate for the occasion. They ask through the songs about the creation and mystery of various phenomena, natural and man-made, to the gods and goddesses enshrined in the Jahira. They ask such questions as "Oh Lord! At whose

instance in the water of the well those two waterfowls were created? And on whose desires those birds could float and swim? And they also provide answers to the eternal questions. While the dance was going on the priest distributes Sal (shorea robusta) flower to Santal men and women. The priest sits there facing the deities with his back towards the devotees. Devotees pay their respect to the priest from his back. After receipt of the sacred flower all the devotees proceed in a mirthful procession to the village carrying all the articles that had been brought from their homes. First of all the procession reaches the home of the priest from where they disperse. The youth congratulate at vintage point of the village road in the evening for dance wearing Sal, Mahula, Polasa and Chirgudi flowers. Girls tuck the flowers in the hair-do, whereas boys tuck the flower twigs in their turbans.

The following day is known as Sardihillo or day of worship. On this day, particularly early in the morning household tutelary and all the manes are propitiated. This is a pleasant day for all. This is also known as 'Pani Parab', because boys and girls indulge in a rivalry of spraying water on each other. The fourth day is called Ah Ralle, meaning, making the bow operational, which signifies the advent of the hunting season. From this day, they get the approval of the priest for hunting. After according permission for hunting, the priest frees them from

the shackles of the Baha Parab. It is observed at the home of the priest by serving Handia or rice-beer. This also implies the accomplishment of the Baha Parab.

The other Santal festivals are: Erti Sim or sowing of seeds during the months of Jeyestha and Ashadha. The next is Harryallasim. It is observed in the month of either Ashadha or Shravana for the healthy growth of paddy saplings. The third important festival of the Santal is Jantal. It is also known as iligundlisam. This is first eating ceremony of the early variety of paddy. The next important festival is Saharai. It is the festival connected with harvest of the important paddy crop. It is the main crop of the Santal. This festival is important for the Santal because they do not eat any crop of the season until and unless Jantal is celebrated. Saharai Parab is celebrated for five days. During the celebration of Saharai festival, they propitiate cattle, village deity, household deity and the manes. The first day of the Umhillah is the bathing day for all including domestic animals. Second day is known as Dakehillah or feasting day. The third day is Khuntahillah when or he-buffalo is made to dance when they are teased by beating of drums. Fourth day is known as jajle or collection of food materials for a village level feast. Fifth day is known as Haku Kathen. Men go to water bodies to catch fish and crabs, etc. for feasting. The sixth day is known as Sar Saharai. On this day, Vir Sereng dance singing erotic songs and also dance in village streets. On the seventh day, the Jog Manjhi declares the closing of the ceremony.

All societies progress from mythical to ethical stage. Man rises from the domain of magic to religion and from there to science, from the fear of demons to the worship of deities. Furthermore, it is not the self-alone that gradually arises through mythical forms to consciousness, but the community as well. Mythical consciousness and religions feeling embrace a fundamental contrast. The individual feeling and consciousness

of self-stand not only at the beginning but at the end of the process of development. In the earliest stages to which we can trace back this development, we find the feeling of self immediately fused with a definite mythical feeling of humanity. The "I" feels and knows itself as a member of a community grouped with others into the unity of a family, a tribe, a social organization. Only in and through this, social organism does it possess itself, every manifestation of its own personal existence and life is linked, as though by invisible magic ties with the life of the society around it.

> A- 147, Saheed Nagar, Bhubaneswar.

XXX

<sup>\*</sup> Professor (Dr.) N.K. Behura is retired Professor & Head, Department of Anthropology, Utkal University. He is currently on Emeritus fellow in Nabakrushna Choudhury Centre for Development Studies, Orissa. His personal address is A/147, Saheed Nagar, Bhubaneswar-751007.

#### Tribal Festivals

K.K. Mohanti

The very existence of humans without society and culture is inconceivable. Society binds them together and culture determines their lifestyle. Precisely, culture orchestrates their total way of life in any society. Since time immemorial, humans are gregarious from the cradle to grave and in all facts of activities concerned with their survival. Their relationship is not circumscribed within the congery of fellow beings but extends to the realm of all animate and inanimate entities. The relationship may be rational, irrational and nonrational. Further, the relationship may be earthly/celestial, real/putative, material/spiritual, eclectic/eclusive, etc. However, such relationships are maintained at any cost in the societal context. And, therefore, the society perpetuates. Various activities performed by persons, such as the collection of edible and non-edible materials, production of materials, construction of shelter, manufacture of tools, equipments and appliances, weaving of clothes, body care and decoration, performance of rituals, participation in fairs and festivals, nourishment of children, religious practices, etc. help maintenance of relationship. It, in fact, is manifested in group solidarity, cohesiveness, cooperation, complementarity and is ultimately shaped by culture.

Every society possesses culture which is unique. In a wider sense, we may also contemplate world society and world culture for all humans. Various authorities have defined culture in their own ways. As early as in 1871 Sir E.B. Tylor has defined culture which is interpreted as a descriptive definition and is read as follows;

"Culture, or civilization, -- is that complex whole which includes knowledge, belief, art, law, morals, custom, and any other capabilities and habits acquired by man as a member of society." The definition while emp[hasizing on complex whole, enumerates its key contents. According to Linton (1936) "-- the sum total of ideas, conditioned emotional response, and patterns of habitual behaviour which the members of that society have acquired through instruction or imitation and which they share to a greater or lesser degree". Linton's definition shows a tilt towards the tenets of social psychology in bringing to surface the process of learning. Jacobs and Stern (1947) define culture as, "Humans, as distinct from other animals, have a culture, that is, a social heritage transmitted not biologically through the germ cells but independently of genetic inheritance." The emphasis

here is on social heritage transmitted through generations. According to Clyde Kluckhohn (1949), "By culture anthropology means the total life way of a people, the social legacy the individual acquires from his group." The social group is more effective than the individual in any society. Kluckhohn and Kelly (1945) state, "By culture we mean all those historically created designs for living, explicit and implicit, rational, irrational, and nonrational, which exist at anhy given time as a potential guide for the behaviour of men." The behaviour of humans is guided in societies by cultures. In a simple and clear version, Herskovits (1948) defines culture; "A culture is the way of life of a people; while a society is the organized aggregate of individuals who follow a given way of life. In still simpler terms, a society is composed of people; the way they behave is their culture." According to Bidney (1946), "An integral or holistic concept of culture comprises the acquired or cultivated behaviour, feeling, and thought of individuals within a society as well as the patterns or forms of intellectual, social and artistic ideals which human societies have professed historically." Further, Sorokin (1947) states, "The cultural aspects of the superorganic universe consists of the meanings, values, norms, their interaction and relationships, their interaction and relationships, their integrated and unintegrated groups (systems and congeries) as they are objectified

through overt actions and other vehicles in the empirical socio-cultural universe." In the above definition one notices differentiation of social aspect from the cultural aspect of the superorganic or socio-cultural; empirical universe, as observed by Kluckhohn and Kelly. Piddington (1950) states, "The culture of a people may be defined as the sum total of material and intellectual equipment whereby they satisfy their biological and social needs and adapt themselves to their environment. It transpires from the above definition that culture provides a set of techniques for adaption to the external world and environment. Wissler (1916) states, "Cultural phenomena are conceived of as including all the activities of man acquired by learning -- cultural phenomena may, therefore, be defined as the acquired activity complexes of human groups. According to Opler (1947), "a culture can be thought of as the sum total of learned techniques, ideas, and activities which a group uses in the business of living." Redfield (1940) states, "An organization of conventional understandings manifest in act and artifact, which, persisting through tradition; characterizes a human group." Here, there is emphasis on the patterning or organization of culture. Herskovits (1948) states, "Culture is the manmade part of the environment." Humans are surrounded by the environment in an around their habitat and exploitation, conservation, mobilization etc. are done through human efforts. While emphasizing on symbols, L.A. White (1943) states, "Culture is extrasomatic temporal continuum of things and events dependent upon symboling." The use of symbols in cultural activities provides clues to understanding objects, acts, ideas, sentiments, values etc. in a nutshell, humans are creators, carriers and manipulators of culture.

Under the dictate of culture, humans do not simply engage themselves in mundane activities of life, but enjoy munificence of leisure and recreation through celebration of festivals; organization of fairs, dance with musical accompaniments and games for playful activities. These allow the group to rejoice, amuse and make merry. Further, feasting which includes special cuisines and drinks adds to the colour of festivals. Beautification of body through indigenous materials, hair-style, use of new and colourful clothings, ornaments, headgear etc. are the added dimensions for manifestation of joy. Festive mood is reverberated through unique body language expressed in performing art, ritual act, worship, etc. Thus, festivals form an integral component of culture. Festivals ensure assemblage bringing together people to participate in a healthy get-together and exchange their views, ideas and emotions among fellow men. The celebration of festivals gives rise to a medley of persons of various age-sex groups, like

a bouquet of flowers with different colours and fragrance. Yet the bouquet maintains its goal in the assortment, forgetting differences in the plethora of colours and fragrances. The social gathering or conglomeration in festivals promote social solidarity which is 'mechanical' as against 'organic' in Durkheimian sense, in tribal societies, which are relatively less hierarchic and egalitarian. Performance of rituals in festivals ceremonially, symbolically and sacramentally has various objectives.

One of the essential objectives of tribal festivals is the promotion of economic pursuits. Tribal people usually earn their livelihood through food-gathering, hunting, fishing, slash and burn cultivation, settled agriculture, handicrafts, wageearning and service in nongovernment government and organizations. They have to depend primarily upon nature for collection of edible as well as non-edible materials, as per their need. They exploit forests for food, fodder and fuel throughout the year. They also collect house building materials from forests. The hill slopes are exploited for slash and burn or shifting cultivation. Available low lands are utilized for permanent or settled agriculture. Agricultural operations coincide with festival cycle for better yield. At almost every stage, such as the selection and allotment of shifting cultivation plots, felling of trees, cutting of shrubs and bushes, burning of tree branches, preparation

of shifting cultivation plots for hoeing, broadcasting of seeds, weeding, protection of crops in watch-huts, harvesting, etc. they perform festivals in greater and lesser degree. Similarly in settled agriculture, ploughing and leveling of arable land, broadcasting or transplantation, weeding, flowering of paddy plants, harvesting etc. activities incorporate festival tunes. Further, festivals are celebrated in the occasion of the consumption of new crops, cereals, fruits etc. They celebrate appropriate festival before undertaking annual group hunting in forests. Each such festival is dedicated top a deity who, as per their belief, protects, promotes and perpetuates their well-being. The festival calender which begins with Chait parab in March-April culminates in Vaisakh month in next April and May. The above festivals require involvement of kinsmen and community members and celebrated at the household or community level.

Tribal festivals are celebrated in order to appease ancestral cult, as ancestors are supposed to shower blessings for their good life, happy life and prosperous life. The ancestral cult is usually installed in the north-east corner of kitchen room, which is considered as a sacred place. Ancestors are the living dead for them who have served relationship with the mundanity after their sad demise, but they are existent in their memory lane.

Another significant objective of tribal festivals is the conservation of

eco-system or environmental niche. Mountains, hills, forests, terrains, waterfalls, springs, streams, rivulets and rivers, etc. which embellish ornaments in the topographical features in and around their settlement, are intended to be preserved through performance of rituals and ceremonies. The erroneous idea of treating tribals as the annihilators of eco-system is to be eschewed forthwith as they regard the eco-system as the epitome of their culture. They perform various rituals for its conservation, as they consider that its destruction would bring doom's day for their community.

Tribals are characteristically polytheists as they believe in and practise rituals for a number of deities, gods and goddesses, spiritsbenevolent. malevolent and Supernaturalism ambivalent. constitutes a significant part of the ideological subsystem of their culture. Festivals are celebrated for the appeasement supernatural of elements for their blessings. They surrender before supernatural elements which are much more powerful and invincible and it is believed that any negligence in their propitiation may lead to dire consequences in the shape of spread of diseases, calamities, crop failure, natural disaster, misfortune etc. Therefore, wrath of supernatural elements are to be avoided at any cost. In almost all festivals presiding deities are worshipped by the sacerdotal heads and other religious practioners.

Tribal festivals are not only celebrated for the appeasement of the earth goddess but also for all animates and inanimates within it. The void, space, sun, moon, starts and all celestial elements are worshipped. Their culture encompasses several myths regarding the creation of the above celestial elements and their worldview incorporates the interrelationship among them.

Another outstanding objective of tribal festivals is the promotion of 'one for all and all for one' spirit in the community. In the community level,

in festivals all, irrespective of their age and sex, contribute their mite for successful celebration by moving together and working together for the common goal. In festive days, tribal villages and hamlets turn tidy, colourful and vivacious with folk dance accompanied by melodious music. Especially, post-harvest festivals are cheerful and amusing. Among the settled agriculturists festivals are. celebrated with more pomp and ceremony as compared to other tribal communities who earn their livelihood through food-gathering, hunting, fishing and shifting cultivation, economic status of because differential.

> A - 152, SaheedNagar, Bhubaneswar

XXX

<sup>\*</sup> The author is retired Professor of Anthropology and Director, Scheduled Castes & Scheduled Tribes Research and Training Institute and former Director, Naba Krushna Choudhury Centre for Development Studies and Academy of Tribal Dialects and Culture, Bhubaneswar. His personal address is ANJANEYA, A/152, Saheed Nagar, Bhubaneswar-751 007.

# Festivals of the Munda Tribe

N.P. Das

The tribal festival, its organization and celebration are deeply rooted in the economy-culture continuum of tribal world, reflecting the dynamics of settled tribal world from wandering life and food gathering stage to a socioeconomic equilibrium with subsistence agricultural practice. It provided them the leeway to construct their cultural self which was so far hard shelled by uncertainties of every kind.

The evolution of culture has much to do with agriculture, centering on which the throbs of tribal life revolves round. The hassle free life, settled practice of agro-economy cycle and an assured food basket a-priorly connect it to creative tribal psyche to go kinetic. But, tribal man as the part of collectivity still has lurking fear from many quarters. There is possibility of destabilization of agricultural cycle due to truant phase of monsoon or various plant diseases. The ripen paddy field oscillating in the wintry wind is not immune from hazards. The wild animals at large in the jungle valley may spread the panic. Therefore, the blessing of God- the omnipotent yet invisible being needs to be invoked and propitiated to provide full-security to the people of mundane world. Therefore, religion comes to play first fiddle to the people. The socio-cultural vision of the tribal

people are embedded in an inbuilt fear psychosis which they believe is only to be safeguarded by the supernatural power. Yet super natural power is not a negative concept with them. They take the power as the presiding figure of their society. Out of obligation they organize many offerings to him. Tribal festival and festivities may be considered as a socio-religious mechanism to be near to God.

The tribal festivals, irrespective of tribes having ethnic nuance common premise upon which the tribal festivals are stayed put. The Ecosystem constituted by topography, population, communication, natural resources, climate and seasonal variation in their collective influence, is seen impacting the genetic mutation of tribal festivals. The micro level variation one find in the celebration of festivals by different tribe is pointer to this mutation though the signature tune humming around the festivals are largely the same one.

The conceptual construction of tribal festival is hinged upon the tribal persona in more than one ways. The fun and frolic of the love making tribal man with no prudish blinding dislocating the primal relation, is found getting mingled in the very celebration of their life. The instinctual

inhibition dictated by the societal process is broken releasing the jovialness of the tribal people in the festival.

Broadly speaking the repertoire of tribal festival do revolve round two prominent themes – some festivals are pure celebration of life offering thanks to God – the almighty that, they are all OK due to his spell of benevolence. They renew it each year with an emotion-choked prayer to replicate it in the coming year.

The other kind of tribal festivals are connected with cycle of agriculture starting from the broad casting of seeds to the harvest. Here the utilitarian motif is sublimated to a kind of heavenly joy.

The prismatic refraction of any tribal festival reflects in the scanner the two prominent motifs though are shrouded with elusive colour combination.

#### Prominent Munda festivals

Munda tribe is a culturally selfcontained tribe and its ancestry is rooted in the long distant past. The oldest Sanskrit works of ancient India has mentioned about the tribe in different context. In the present time, the tribe has population approximately ten lakhs and they lay concentrated in the picturesque Chotnagapur plateau and the adjoining areas of Jharkhand, Orissa and West Bengal. Some diaspora of the tribe is also found else where. In Orissa the major concentration of Munda is found in the district of Sundargarh, Keonjhar, Mayurbhanj, Sambalpur and Dhenkanal. The ancestors of the Munda settlers of Orissa as their legend says were migrants from adjoining Chhotnagpur plateau. While the original land of Munda in the State of Jharkhand are seen adopting Christianity, their counterpart in Orissa are still following the original tradition of Munda culture to a large extent.

The Munda cosmogenic legend is reflecting their world view- an inbuilt cultural canvas centering on settled subsistence economy and provided them the basis for observance and celebration of various festivals. The cycle of Munda festival like their counterparts tribes - come one by one in a calendar year. Earlier the absence of almanac stating the festive dates, were solved by the indication of natural phenomenon. Let it be the arrival of cuckoo with its melodious music or the flowering of Sal trees, that provided them the time frame for celebration of a particular festival. As a result, a particular festival is seen being celebrated in different dates by different villages. The tradition still continues, even though they have now access to scientific calendar.

The prominent festivals of the Munda tribe are the Mage Parab, Phagu Parab, Ba Parab, Hon-ba Parab, Batauli or Kadleta, Karam, Dasai, Kolom Singbonga, Jom Nawa, Ind Parab, Sohorai, Soso Bonga festivals. All these festivals are traceable to two main motifs of affirmation of life courtesy the divine power and agro-economic pursuits. The earlier motif is related to pure pleasure without any contamination of material interest. The second one is having some material interest.

Interestingly - the Munda community considered to be the ace master agriculturists has also festival dedicated to God, for help ensuring its divine bliss.

It is ideal to study two representative festivals and juxtapose them in comparison to trace the mutation of festival from the origin of pure pleasure to festival of worldly interest.

#### The Mage Festival

The mage festival falls on full moon of Pousa (December-January) and the celebration of the festival has linkage with agricultural cycle of a year and also a thanks giving ceremony to the almighty for the blessing he has showered upon them and also a prayer time to renew his blessing for the coming new year.

The Mundas call the month of Pousa by the name Mage and the month of Magha as Gola Mage. In this festival, the presiding deity is the household God of Munda. This is also the time for inviting the ancestral spirits for an annual rituals.

Now that the Munda house hold has bountiful harvest triggering satisfaction for food security. He turns with gratitude to God.

The celebration starts the day before. The participants having fasted the previous day and performed ablution, he offers up prayers to household deities located in the sanctum sanctorum of his house. The prayer offered summed up the theme of the festival in nutshell. The Munda tribal worshipper said in his prayer submission that - "May we all, young and old, keep well in mind and in body. May our cattle thrive. May neither tigers attack us, nor stubs and stumps of trees nor thorns hurt us, when we enter the jungle to gather wood for fuel may we not fall down in the pits in the jungle, May we have enough to eat and drink, may we have enough to entertain our friend and relatives etc.

The prayer is reflecting the jungle connection of the prayer man and the hazards associated with the jungle life.

This festival is also time for renewal of contracts for agricultural labourer, who is in variably employed for complete one year. The ritual of renewal is done in this festive time.

'Mage festival' more than one sense inaugurates the calender of festivals.

The 'Ba' festival (Flower festival)

The festival, is also known as the Sarhul. It is celebrated in the month

of Chaita (February-March) when Sal flowers are in full bloom and wafting its intoxicating fragrance everywhere.

The Sal flower is gathered and taken to Sarna or sacred grove and placed at the foot of the Jaher Sarna tree - there the Pahan or the priest, who has been fasting the previous day, worships all the Gods of Munda pantheon in general and the Chandi bonga in particular. This is celebrated in the presence of Munda gathering. A number of fowls are sacrificed on the occasion. Food is cooked in new earthen pots at the Sarna. After worshipping at the Sarna, villagers return back to their village fold carrying bunch of Sal flowers, and go on dancing with throbs of musical instruments played on the occasion.

After coming back each family also worshipped their respective home installed deity along with dear departed ancestors. The next day the priest is very careful plant a branch of flower-laden twig in each man's house. Then after the villagers are ritually allowed to use various products of Sal tree. Before to the celebration it is not ritually allowed for a Munda man to plough his agricultural holdings.

The 'Ba' Parab has a significant meaning. It is reflecting the symbiotic nature of relation ship between the Munda and the tribal people. The ubiquitous Sal tree in the jungle has taken a special place in the life of a tribal including the Munda people.

It is interesting to note that, the 'Ba' festival has much to do with the 'Baha' festival of the Santal tribe. Though some differences are found, yet the organizational purpose is one. One can easily trace the cultural gene to deduce the fact that, they belong to a common ancestry in the time long past.

The 'Ba' fest is also intimately connected with spring time. The dry and drab forest cover in this time of the year is adorned with varieties of flowers and newly sprung leafs, turning the springly forest into a kaleidoscope. The southerly wind wafting in the air elusively provides a touch of primal happiness. The tribal mind, romantically agile is used to jump in to the world of mirth and happiness.

#### Conclusion

The festivals of Munda like other tribal festivals have now experienced the impact of the quick changing time. The festivals of a particular period having specific socio-economic background, cannot absorb the influx of cross cultural forces with a different economic paradigm. Once the unsophisticated economy dependant upon forest-food security nexus has undergone tremendous change. The tribal tradition, those who remained hesitant to come under the spell and influence of the invading culture, mix ness develops misfit a contemporary tastes. The classicism of the festivities no longer retains its pristine theme. In addition to this the aggressive invasion of mass media reaching the door step of the people at the grass root, throw a spanner on the organization of tribal festivals.

The prayer chanted in the fest by the Munda people are no longer valid today with the depletion of forest cover the Munda villages perched in the valley folds of hills are be stripped – the forest no longer provides them the required them the food security.

This is the time of globalization, a system of economy coming after the phase of industrialization and colonialism. The socio-cultural way of life the tribals has undergone rapid changes willy nilly providing space for

accommodation to the changing life. The generation next of the tribal society first becomes the deviant element, distancing them from their older generation.

All these cumulative factors are very much influential to change the shape and organization of tribal festival. The festival has adopted may of the version of the caste Hindu society the traditional music and dance sequence is being replaced by hitch entertainment.

Whatever as that may be the tribal festival is mother of the all festival. It is in the sense that the original lei motif that was instrumental for organization of tribal festival provides the raison dieter to all the mainstream festival.

Director-cum-Addl. Secretary to Govt. ST & SC Development Deptt. Government of Orissa



# Ecstasy, Thy Name is Fairs and Festivals: A Study on Tribes of Orissa

Binodini Das

Seeking the evolution of things in countless ways that control mankind is the beginning of a herculean task. If one continues his quest, he soon discovers that all the things, which he has taken for granted had a beginning<sup>1</sup>. A study on the historicism of the fairs and festivals highlights that it is one of the products of a common body of thought and achievements of the early men, who organized it to get a respite from hunting, gathering activities on the one hand, and on the other, to legalize the newly-developed social forces instituting community cult and achieving a bond of coherence between man and man. In the transformation process the primitive man learnt to practise agriculture and cattle-raising as an additional source of economy. This made his life more austere and full of struggle for livelihood and subsistence. His experiments with Nature made him acquainted with its typical characteristics, which appeared to him sacred, serene, pleasant, cooperative and an aid to some extent and on the other, he found it ferocious. fearsome exhibiting the spirit of 'deluge'. Led by innocence and ignorance, he started to believe in the existence of superpower lying embedded with the forces of nature, which manifested its spirit in different

visual aspects like star and moon, sky and earth, rain and thunder, hills and rivers, plants and herbs, animals and reptiles, etc. Whenever man had learned to make a livelihood from cattle raising or agriculture, says Henry Lucas, he was likely to deify the reproductive forces of nature<sup>2</sup>. So the cult of animism grew with the preconceived idea of divine spirit ingrained in the forces of nature to which the primitive man made an imaginary contract to worship it following certain rites and rituals perfectly with an expectation that the gods were bound to carry out on their part. Such religious ideas were expressed in ritual songs, dances, and ceremonies3. So most of the fairs and festivals were meant for the welfare of agriculture, household life and livestock breeding. The primitive man started to practise fertility cult accompanied by ecstatic, frenzied and sensual rites, etc. Borrowing the habits, practices, faith and beliefs is becoming worldwide phenomena since ancient times. The licentious rites of the Baal Festival related to fertility cult (agricultural operations) and the sacrifice of children to Moloch of the ancient Phoenicians, which was received by the Jews and then by the Romans were swept aside with the growing forces of social mobility from the land of its origin and adopters. But its spirit is still alive and visible among certain tribes of the world in general and India in particular. The Toki Parab or the Merial of the Kandhas of Orissa bearing the rights of human sacrifice reminding the sacrifice of children to Moloch is nowadays substituted with the practice of Podlavali (buffalo sacrifice) for obtaining a good harvest. It is interesting to know that the celebration of the 'Inundation Festival' of the ancient Egyptians was meant for tendering reverence to river Nile whom they regarded as God. So also the Great Bath of Harappan culture speaks about the probable celebration of certain rituals to honour the holy water. Fairs and festivals have a long origin since remote past and now it becomes a worldwide phenomenon. It develops with addition, deletion, accommodation and repulsion of certain practices, rites and rituals due to cultural transmission visiting the lands from time to time.

Woe is that while identifying the original and indigenous people of the land as primitives or tribes in the early decade of the twenty-first century, who have adhered to non-flexibility and non-adaptability partly due to their apathy and generally expelled by the invaders, it pricks the sentiments of the elites. It would also be a great misnomer to believe the tribes leading a life without momentum. It is well understood that the tribes legalized the newly developed socio-economic

structure through celebration of fairs and festivals. It is an outward expression of religious belief emerging out of absolute faith and confidence.

The Oriya culture is flowing originating from the tribes through the non-tribes towards infinite absorbing, adjusting, adapting, adopting, and incorporating each other's spirit. The folk saying that, "Odissa is the land of twelve months having thirteen festivals" states plenitude of festival calendar in a year. The diffused 62 tribes of Orissa staying in various parts make the land colourful and elegant through their cultural activities. The fairs and festivals observed by the tribes round the year should be considered as socio-religioeconomic phenomena in which tribal life finds solace and comfort. With a hope obtain an intimate to relationship with the Gods and Goddesses, ancestral spirits and other super natural forces that would secure for them all kinds of material prosperity and render them immune from all fatal diseases, the tribes prefer to perform certain rites and rituals in a ceremonial way. Since tribal economy is mostly agrocentric and partly pastoral in character, all rituals centering round the said spirit has been operated at the early phase of the commencement in the middle and finally at the end of the year. The fairs and festivals keep their rhythm with the seasonal changes. Song, dance, merry-making and organizing community feasts are some of the colourful pictures from which the tribes derive gaiety and pleasure. Animal sacrifice is a common feature practised by the tribes in most of the rituals.

There are some dimensional differences in the methods, practices and observances of worships although all have a common objective. Chaita Parab or Chaitra Parab (during March-April) of the tribes of undivided Koraput, Bolangir, and Kalahandi districts deserves special attention as it is celebrated in a period when the atmosphere is surcharged with mild breeze wafting over hills and hillocks, rivers and over flora and fauna, spreading the essence of the blossoms and dhak flowers. The Chaitra Parab in Koraput begins with dancing and singing by the dhangaras and dhangiris, which bear the happiness and pleasure of conjugal love. It is the festival of Kandha Gadaba, Bhatra, Sabara, Bhumia, Desia Paroja, Saura, Rana and Domb, etc. Interestingly enough, the Desia tribe of Koraput plateau follows a very strange tradition during the celebration of Chaitra Parab, i.e. to block the roads (pojer chekha) for the last week of the month of Chaitra in which the young girls, who previously holding hands each other in a group go on dancing on the road to block it, and presently drag heavy logs of woods and stone boulders on to the road. Expressing her inability to find out the logic behind this type of "Road Blocking"

tradition, Tina Otten mentions that the "Chaitra Parab is closely linked to the beginning of the agrarian cycle<sup>4</sup>. She further highlights that the ritual hunting and luck in chase are associated with fertility<sup>5</sup>.

The Parojas of Koraput welcome through Chaitra Parab performance of Desia Nata (Desia play), annual ceremonial hunting and worship of Mother-Earth with perfect rituals for ensuring reproductive capacity of the whole village. The specialty of the desia nata is that the actor-tribes use the multicolored masks in order to impersonate them into different characters like Gods, Goddesses, animals, birds, etc. The music and the dance unsophisticated and blended with touches of tribal patterns6. Usually, with the worship of the Mother-Earth, who is popularly called by different names like Dharati Mata, Dangara Dei and Budhi Thakurani, etc., the Chaitra Parab lets its presence be felt by the tribes. It is also famous as Sikara Parab (hunting ceremony) or Bada Benta Parab (big hunting ceremony). It is the Disari (village priest) after performing the worship declares the auspicious moment for the villagers to leave for hunting. Accordingly, all the malefolks of the tribes getting themselves fully equipped with hunting implements like arrows and bow, spears, etc. proceed to the jungle where they spend days after days or nearly fifteen days in search of a suitable hunt. This is a collective activity. If they are successful in hunting and return to the village with the good hunt, they are warmly welcomed by their wives, otherwise they have to tolerate insults with all sorts of humiliations like cow-dungwater throw by the latter7. The successful hunter is carried by shoulders to the village with procession and is served with wine and molasses8. The males and females spend the whole night in dancing and singing nearby the body of the hunted animal, which was brought to the village and in the morning dividing the meats among them when they return to their homes. Ramachandra Satpathy regrets over the deforestation activities happening due to fire, the result of which is the fall in animal resources. So this hunting ceremony only exists in name, but the dance and song continues as before9.

The Chaitra Parab is the festival of love and livelihood. In Koraput, the dhangaras and dhangiris in groups create obstructions to the vehicles demanding some coins. And a mere ten-paisa coin made them dance with joy10. The real essence of the festival is that being untrammeled with obstruction; the dhangaras and dhangiris express their loves to the opposite and try to win over each other. Jokes, laughter and erotic gestures, expression through speeches and actions are all tolerated without catholic mentality and in such a surrounding and situation one would find himself vacillating in the air of

melodious songs coming from the sweet voices of the dhangaras and dhangiris. As there is no restriction in freely mixing with each other, the tribal youths during this period select their own life partners to which social recognition is well attested. The Bonda youths, who are kept under strict surveillance and control in relation to free mixing with the opposites, sincerely wait for the arrival of Chaitra Paral, which would give them opportunity to unleash their heart-felt love and would freely mix with each other in isolated place which is not objectionable by their seniors. The Kandhas of Koraput also observe Chaitra Parab by worshipping Chaurasi Devi and Tanapenu (Mother-Earch). Few years ago they made human sacrifices, which is called marial (a ritual to sacrifice the daughter of the officiating priest) with an expectation of getting good harvest of good quality turmeric and other crops. The Bhattoda, Paroja and Gond tribes of Kalahandi also celebrate Chaitra Jatra and Chaita Parab with much pomp and gay. The village deity or Gramadevati roams round the village, which is called boel after proper worship on one Tuesday falling in between fortnight and full moon night of the month of Chaitra. Usually, the unmarried girls carrying earthen-pots filled with turmeric water on their heads visit different houses of the village, which is worshipped by the households<sup>11</sup>. This is called as Chaitra Jatra. But Chaiti

Parab of eastern Kalahandi, especially of Thuamula Rampur, Jayapatna, Konasara, etc. is a festival of entertainment. One would be beholden to see the tribes in a state of ecstasy. This festival is celebrated for at least 21 or 15 days in the month of Chaitra12. The village disari (priest) declares the inauguration of Chaiti Parab on an auspicious moment of a day near a common place of the village called "Shemal Guda." All the village people irrespective of age and sex assemble here to celebrate the festival. Some fowls are sacrificed to the village deity after which starts dancing, acting, feasting, drinking, singing and playing on different musical instruments that continues whole night and next morning the village women request their husbands to go for hunting, who go to the jungle after being fully equipped with hunting weapons<sup>13</sup>. In some of the regions, especially in plain plateau, where the forest is destroyed and no animals are available, the tribes' resort to symbolic representation of hunting and food gathering from the jungle through acting, which is displayed in "Shemal Guda"14. The Bhatras or Bhattodas like Kandhas were also used to human sacrifice on this occasion, which in later period changed to podla vali (buffalo sacrifice) subsequently it is confined to only fowl sacrifice. Chitrasen Pasayat opines that, "man would naturally react to any kind of social change as he is completely dependent on social

environment<sup>15</sup>. So the sincere growth of Chaiti Parab does not seem irrational as the tribal society is passing through twists and turns of the evolutionary process since ancient times. If the struggle for existence and love for life is the obverse, livelihood and beloved constitute the reverse of tribal life.

The Chaiti Parab or Chaitra Parab Kalahandi and of Koraput, Malkangiri is the Parab of love and The dhangaras and marriages. dhangiris carry out dance and song competitions throughout the night. Boys and girls form separate groups facing each other on the common dancing place and start dancing16. The dance is called Tapa Nritya, which is unique in character and creates a feeling of joy and pleasure. The eagerly waiting of the young tribal boys and girls come to an end when the folk bards of both the sexes called Geet Kudia and Geet Kudiani finish the prayer and innovation songs in favour of the Mother-Earth and after which the boys and girls begin singing enchanting love songs before the onlookers without any hesitation. Some of the love songs of Chaitra Parab are mentioned below:

Kindri Gita of Parenga Tribe of Koraput:

"God kandi kandi kanta bausa/Babu kale kalikate Chaitra masara kindari gita/Goutiba gote gote Ga ga mor, ga Kertan/Tumari amari ekanta tile Pade pade gai dekhu/Gailere babu/Chhank thibu Nohile Garabu jiba/Chaita Mangal bar//"

#### Jeypore:

#### Male:

Rana bela katha/Duara bandha/Lagichhi jhumpilantara Ketedure thile e nina tora/Kebe na karibu dura Daya rakhitibu kanipanate/Pasoribu nai mote//

#### Female:

Sunaku tangana Luhaku jhelana/Hira manckaku jau Tumara amara Bheta ghata hele/Hasi mati dina jau Tama pakhe thibi kanak gora/Andolita kole dhara//

#### Koraput:

He nini, kede sundara gita tu gauchhu/
He sunanaki jhia, Aau padia gaantuni
Ethi aukehi nahin, ame duhen
Tu Gita gaaki, ame duhen sethire dubi jiba
Satare nini, e mautschaba sabubele asibani tor//

#### Translation:

Hey! Danisel, what a beautiful song you are singing?

Hey! Gold-nosed beauty, please sing once again the rhyme.

Nobody is here except us

You sing the song, we two will deeply engross in it.

Really Nini (damsel), this festival would not be always coming.

Chaita Parab or Chaitra Parab marks the beginning of the hot season, the time of mangoes, which is the prime fruit of the year. So on this occasion mangoes are eaten ritually. The Gadabas of Koraput after worshipping and sacrificing fowls near the village deity, Goddess Hundi, start to eat mangoes<sup>17</sup>. The principal deity of the Jatapu tribe of Koraput and Ganjam is Jakiri Devi, who is consecrated by the priest in a stone pillar during Jluagadi Parba after which new mango is offered to her during

the month of Chaitra and the tribe eat it afterwards18. But some other tribes like Kol, Lanja Saora, Omantya and Pentia perform Baparab, Uda-n-a-Adur, Amura Ambanua festivals respectively in the month of Chaitra. The Kol's Baparab is otherwise known as Phulbhaguri, which is observed for four days in the month of Chaitra before eating of fruits like mango, sal flower, jackfruit, etc. 19. Nandita Misra<sup>20</sup> in her unpublished Ph.D. thesis mention that Mahua flowerrs, a forest product that provides a source of income to the tribes, are used in preparation of delicious cakes, oil, country liquor, etc. Obviously the economy in Mahua flowers or fruits tends the tribes to follow certain rituals for testing the juice of Mahua flowers or fruit of the season. The Bhuyans of Kendujhar also observe Akhipardha Parab in the month of Chaitra by offering worship to Mother-Earth. The village Dehury (priest) fixes a day for performing rituals out of which one is the offering of the blood of sacrificial animal, which the villagers have brought in after hunting. But recently the continuing trend is the reverse due to awareness of the tribes, who consider the animals as the real source and strength of the forests.

The moment the Chaita Parab bids farewell to the tribes of Orissa, the month Baisaklu (April-May) welcomes the tribe with its scorching heat reminding the forthcoming calamities, distress and disasters waiting to the agriculture. So with unblemished love

and absolute devotion the tribes surrender themselves to God or Goddess with a hope of his cattle wealth and land would be protected from the wrath of Nature. Kandhas of Koraput celebrate *Jlugadi* Parab or Kedu Parab in the month of Baisakha for three to five days for obtaining material prosperity in the form of getting good rain, a smooth growth of the crops, a life without disease and above all, let the domestic animals be free from becoming a prey to wild beasts. The Kedu festival is also one of the important festivals of the Kandhas of the Baliguda area of Kalahandi district. The festival meant for human sacrifice is termed as Kedu in Kui language of the Kandhas. The place of sacrifice is called Baredi21. The sacrificed man is called Mrimenjju. As the human sacrifice has been stopped, the buffalo sacrifice is made, which is called Podhavali and the sacrificial animal is called mimicroru. The meat of mimicroru is distributed among the Kandhas, who bury it in the cultivated field to secure the blessings of the Bhuyani Peru (Mother Earth) for a handsome turmeric harvest. A song dedicated in her favour is mentioned below:

"Sendebura Nedebura/ Soru Benu Nedubura

Padapunenu Ruhu Punenu/ Bate Dindi Batigimu Kotigamu"

[Translation: Oh! Lord of the Heaven, Oh! Lord of the Earth, Oh! Lord of Hills, Oh! Lord of Water, Oh! Lord of the Village! I do not know the name

of yours or your village; you are giving everything to us. You will share this sacrifice among yourselves] 22.

The Pendarunima Jatra begins with the worship of Pendarunima in the month of Chaitra/ Baisakh by the Gonds, Bhattodas and Paraja tribes of Umarkote. According to folk tradition, the Goddess Pendarunima is a deified form of a spirit of the village headman's daughter, who committed suicide in the tank for the construction of which her husband was sacrificed by her brothers and brother-in-laws. Once in a year the Pendarunima Jatra is performed to worship the Goddess. Holding sticks and flags as a symbol of the village deity, the tribes from different parts of Koraput gather in the place to worship the deity. The Jatra is finished amidst gay performance of all the rites and rituals, animal sacrifice, songs of love in question answer form, frenzied dances and emergence of Kalishi, who happens to be one of the tribes and acts as if the Goddess has got into his body, who could also make prophecies.23 Mati latra Bihanachhina Jatra is also another important festival of the tribes living in Kalahandi district. Bilianachliina means to receive seeds for cultivation from the respective goddesses of the tribe. The festival is celebrated in the month of Chaitra near the Devigudi, the place meant for the village deity (Goddess), where some mud made up of soil are kept after proper worship and sacrifice of fowl, the Jhankara

(village priest) offers the seeds to the deity, which he has brought from the house with a prayer to make the seeds potential enough for the best production. Then a handful of seeds is distributed by the *Jlunkara* to each tribe to whom Narila put a mud-mark on everyone's forehead. symbolical wish for good fertility of the land for the coming year. When the tribe returns home with this seed, his wife offers a grand welcome through lamp showing and keeps it in store after worship. On the day of Akshitrutiya, they mix it with other seeds and sow it in their fields for cultivation24. The Baigas perform shail dance wearing wooden mask during Chaitra Navami<sup>25</sup>. Bluemasen Puja of Chuktia Bhunjia tribe is also celebrated in the month of Chaitra with pleasure and merrymaking. The village deity is worshipped with offerings of wine and fowl sacrifice for bumper Mahua crop<sup>26</sup>.

The month of Chaitra is followed by Baisaklas bringing a number of fairs and festivals to its credit. The Koyas of Malkangiri observe Bijapandu festival in the month of Semiti (Baisakha/ Jyestha) in order to secure the blessings of the Mother Earth for good harvest. The festival begins with the worship of offerings of cock, pig, eggs, mangoes, etc. to the Mother Earth with a request to be kind enough in rendering good harvest. Seeds of paddy are also kept before the Goddess believing that those seeds would be potential enough through

divine grace. Prohibiting the work as a taboo during the observance of the festival, the tribes ceremoniously observe mango-eating ritual and hunting expedition (Bijjaweta)28. Seedsowing rituals, especially of rice, begin in the month of Baisakha (April-May), which is known by different festival names. Akshay trutiya or Akhiturtia or Akhimuthi or Bihanabuna is the festival in which the first seed-sowing ritual is ceremoniously observed by the tribes Bhuyans (Keonjhar, of Sundargarh), and Sambalpur Bhottoda, Omantya and Kisan, etc.29 Another important festival of the Didayis of Koraput is Ghia Panda, which is celebrated in the month of Baisakha in which the first eating of new fruits like sal seeds, mango, mahua flowers, etc. takes place30. Besides, Bhumija's Dhulla Puja festival of the month of Baisakha is meant for the well being of the village31. Also Dongria Kandhas Ghanta Parab is a festival for harvest of ragi32. Oraon's Bisu Sikar (Summer Hunt) is an interesting festival<sup>33</sup>.

The acculturisation process made the tribes adaptable to non-tribal festivals like performance of Raja Parab in the month of Jyestha. Sabara, Juang, Bathudi, Bhumija, Saunti, etc. observe Raja Parab for good rain<sup>34</sup>. The other festivals observed in the month of Jyestha (May-June) are Matijatra of Dals<sup>35</sup>, Jeth-Jatra of Oraons (Sundargarh, Sambalpur)<sup>36</sup>, Ambataku Parab and Bihan Parab of the

Kandhas37 and Nuakhai Parab of Khadia tribes38. The Matijatra is a synonym for the worship of soil or earth, which signifies the worship of Mother Earth. Bilian Parab is a festival which is celebrated with strict adherence to devotion in which a symbolic field is made out of sands wetted with water near the Devigudi, a place of worship for the village deity. The varieties of seed crops, which are already collected from each house of the tribal village, are sown on the said sand-field. The merrymaking and enjoyment continue with worship rituals for two to three days so long the sprouts do come out of the seeds. These sprouts do come out of the seeds. These sprouted seeds are distributed among the villagers after which they start to sow the seeds in their respective fields. The month of Asadha adds to its feather some important festivals like Asarhi of Bhumija39, Bondafun or Kuree of the Bondos:10, Asadha Khai of Dal and Kolha<sup>41</sup>, Bandana Parab and Jana Parab of Gadaba12 tribes, etc. The Bhumijas of Mayurbhanj celebrate Asarlii Parab before reploughing and transplanting of paddy seedlings. The Dals' Asadla Khai Parab is a community-oriented festival in which the worship is made first at village and then in the forest. Janaparba of Gadaba tribes of Koraput is meant for offering of the newly produced pumpkins to the village deity after which it is eaten by the The Bandapana Parab is celebrated after the sacrifice of fowls before Thakurani (represented by a slab of stone) at a Hundi (a place of worship) by the Disari. The Bhuyans of Keonjhar offer some honorarium to the village priest called Dehury for officiating in the sacrificial ceremony near the village deity with the hope to obtain good harvest<sup>43</sup>. Some tribes like Bhottodas and Binjhals have got modernized and are found to practise Ratha Jatra (Car Festival) along with their Hindu neighbours. Heralı Parab of Ho and Kolha tribes is a festival of reminiscence of the heroic deeds of Lita (the mythical ancestral figure of Hos) and it is also called as an agrocentric festival as Lita buried the sprouts of bhalia and sal trees on the ground44.

Sravana (July-August) as a month descends down the earth fully equipped entertainment with programmes and leisure activities, which could be realized in the performance of celebration of the festivals. They are Gamha Purnima of the Bathudis and Kisans, Srabana Amus of Bhottoda, Herali Parab of Binjhals and Bhuyans, Kodua Jatra of Dal, Nuakhia of Kotra, etc.45 Bathudis, Bhuyans and Santals observe Gamha Purnima to worship the cattle-wealth, whereas the Kisans celebrate it for posting kendu twigs in the agricultural field46. Herali Parab is meant for ancestor worship. The Binjhals and Bhuyans believe that their ancestors are once again reborn as their children. So they must be worshipped once. They keep unboiled rice and unboiled milk on the feet of their children (sons and daughers) and start to offer them kliiri (a kind of delicious liquid food prepared out of rice, milk and spices) and pitha (rice cake), which is previously prepared. Kodua Jatra of Dals is a festival to be performed by individual family members in which home deities and ancestral spirits are worshipped48. Nuakhia Parab of Kotias is observed on any Monday of Sravana49. The tribes of western Orissa wait till the performance of Kadu Jatra to plant the little paddy crops in their fields. A day is selected for cultivating the field so long it would become muddy and after which the fowls would be sacrificed in honour of Mother Earth to obtain her blessing for good rain and fine harvest50.

The month of Bhadrab (August-September) brings in its train a number of colourful festivals like Nuakhia of Bhottoda, Bhuyan, Pentia and Paroja tribes, Balijatra of Bhottoda and Bhumia tribes, Karma or Karamasani festival of Bhumija, Binjhal, Ho and Oraon tribes, Navenna Puja of Dals, Dhannuakhia and Pidika of Dongria Kandha, Amus of Holvas, Kurumpandu of Koyas, Makar of Rajaur and Sauri, etc. Dals, Oraons, Juangs, Gadabas, Binjhals, Pentias and Holvas the observe new rice-eating ceremony. The Dals confine this festival to their kitchen whereas the Bhuyans and Pentias make it a community festival in which some fowls are sacrificed by the village priest before the village deity called

Grama Devati<sup>51</sup>. Dhannuakhia, a festival of Dongria Kandha, is performed for obtaining bumper crop of castor seeds whereas Pidika of the same tribe is followed with a ritual of first eating of red gram, small millets and jawar<sup>52</sup>. Kurum Pandu of Koyas is meant for performing rituals for first eating small millets53. The Hos of Orissa observe Karam Parab in the fullmoon night of the month of Bhadrab. All the houses would have to observe fasting throughout the day. In the evening, the Karam branch is brought to the courtyard for installation and consecration by the householder amidst a hearty welcome of enlightenment of the lamps and performance of dance with rhythm of the music and song. consecration, they worship the branch offering unboiled rice, five coins on sal and siali leaves and making a sacrifice of goat. When the puja (worship) is finished, one of the experts of the village describes about the legends related to this parab to the villagers as the Hindus read the legend books, which is called as Bratakatha or Oshakatha after worshipping their Gods and Goddesses. When all the rituals for worship is finished, both males and females make themselves busy in frenzied dances with the rhythm of songs and beating of musical instruments like madala and flute54. Balijatra of Bhottoda tribe of Koraput is observed when crops fail for lack of rain for several years continuously. The effigies of Bhima and Kandhuni Debi are ceremoniously kept and worshipped55.

of Koraput Bhumias Sambalpur also celebrate Balijatra Parab. Bhadraba Sukla Ekadasi (11th day of bright fortnight of Bhadrab), the festival with agro-centric base, is celebrated for fertility of the land. The festival takes the name of planting of various grains in wet sand (bali) brought from nearby streams and is placed on a structure called "Balijatra" or sand house56. The festival is ceremoniously inaugurated on the specific day by the Jani/ Disari (the priest) by putting an auspicious pillar on the ground over which a special house is constructed of split bamboo frame in the village. Usually, this work is carried out while beating and playing of musical drums like baida, baja, mahuri, etc. This small hut is called Sitagudi. The huts are probably named after Mother Sita who was also the daughter of Mother Earth<sup>57</sup>. Collecting the sands from the river or streambeds and reciting the mantras, the Jani/ Disari keeps the sands in a special bamboo basket on the heads of the dlungiris or bajunis, who carry it out to Sitagudi. Here Jani/ Disari makes an image of the Mother Earth in human form from this sand looking almost like a sand house. Some sand baskets are also kept in its front. Then the Jani/Disari performs rituals through sacrifices of a hen, a goat and mahula wine to satisfy the Mother Earth for making

the land fertile. Seeds of various kinds of cereals and paddy, such as rice, corn, bengal gram, black gram, kandula, simba, alasi and jhuranga, etc., which are previously collected from all the houses of the village, are buried beneath the sands of the baskets with recitation of mantras after which some waters are sprinkled on it. The festival is continued for at least nine days. The dhangaras and dhangiris involve themselves in frenzied dances exchanging their feelings and emotions through songs of love in the form of questions and answers in front of their seniors. Dancing rhythmically with the beating of musical instruments and holding peacock train in one hand and the jingle bell on the other, the dhangaras (young boys) try to win over the heart of their beloved. Everyday some waters are sprinkled on the sand basket. Gradually the seeds are germinated. Disari predicts about a good harvest for the year if the seeds are well sprouted. Sometimes the bajunis play on swings, the seats of which are studded with sharp nails and also walk or dance on hot fire or live charcoal holding swords in their hands<sup>58</sup>. During this festival young girls dance in a trance and act as a medium for the spirit called Debta<sup>59</sup>. A symbolic agricultural work is inaugurated by the Jani/ Disari through cultivating the land using the plough and plough-share and sowing this sprouted seeds. The wooden pillar painted with human form representing God Bhima is buried in the ground during the end of the night and the Bali Goddess is bidden farewell with all rituals sincerely performed including the animal sacrifices like hen, pigeon, egg, goat, ram, etc. All the village people including young and old, men and women, priest and sorcerer make a grand procession with all sorts of joviality dancing in tune to the beating of musical instruments towards the river for immersing the sand-basket. Balijatra ends with love-episodes, the results of which are seen after few days with marriage alliances60.

The Karma festival or Karamasani festival of the tribes like Bhumija, Binjhal, Munda, Oraon, Sauri Bhuyan, etc. is a festival of ecstasy and frenzied dances. The Bhumijas make a grand procession to the jungle and cut a branch of Karma tree, which is carried out by an unmarried male to the village and is planted near the house of Dehury. All the villagers, irrespective of sex and age, eat, drink, dance and sing together for the whole night<sup>61</sup>. The Dehury offers germinated grams, liquor and sacrifices a fowl in propitiation to the deity, who grants the prosperity of the village<sup>62</sup>. On the following day, the same branch of the Karma tree is taken out from the soil and immersed in the river by an unmarried male<sup>63</sup>. The Binjhals also observe Karma festival on the same day and follow almost same rituals like that of the Bhumijas. difference is that while returning from

the forest in a procession, the boys and girls sing amorous songs and dance to the tune of musical instruments. The Karam Devata is worshipped by the Jhankar (village priest) through offerings of unboiled rice, milk, sweets and liquor, etc.64 They worship for good fortune. While the Jhankar narrates the story of Karamasani Katha to the villagers, the young boys and girls go on dancing and singing and beating the drums for two to three days till the immersion of the Karma deity on the river. The Binjhals also celebrate Badakarma (big Karma) festival once in every three years. On that day the Karamasani Puja is observed in as usual manner. The specialty of the Badakarma festival lies in making a dancing trip to five nearby villages by the young boys and girls, and staying once night in each village and dancing there. The host villages organize arrangements for their lodging and boarding for that This also reminds us night<sup>65</sup>. Lokamanya Tilak's organization of Ganapati festival and Chhatrapati festival of Maharashtra. Mundas and Oraons also observe Karma festival for the well being of the people. Dancing and community feasting are the special attraction of this festival66.

The Dusserah festival, a symbolic recognition of 'women potency' is unanimously observed in the month of Aswina (September-October) by a number of tribes scattered in different tracts of Orissa. Each tribe offers worships to the female presiding deity

of his/ her village on this occasion with a specific motive. Bhunjia tribe prays Goddess Sunadei for obtaining good rain, prosperity to the village and to be free from illness, Hill Kharias' veneration to plough and axe symbolizes the recognition services rendered by the two in agricultural produces and on the other, to seek the blessings from the Goddess to energize the two strongly so that the harvest would be more fertile. Dusserah for the Bagata tribe is a reminiscence of the early shifting economic activity from cultivation to fishing in which the tribe has once shown its mettle. They also worship to a fishing basket and trident on the same day. E. Thurston opines that the trident is probably the fishing spear, which Bagatas use for catching fish67. Dalkhai festival is a colourful festival, which is observed by the tribes, especially of Binjhal, Soura, Mirdha, Kisan, and Kandha, etc. of Sambalpur, Bargarh, Bolangir, etc. With a strong belief in Goddess Dalkhai's power and energy, the tribal girls worship hen with strong devotion. The festival starts from the eighth day of the bright fortnight of the month of Aswina (September-October) and continues up to Dusserah. Bhagirathi Nepak believes that the unmarried tribal girls observe Dalkhai Osha (fasting) with a hope that their brothers and family members would be blessed with good luck and fortune by the deity68. Chitrasen Pasayat highlights that Dalkhai Osha is meant for bringing

happiness, pleasure, good fortune, prosperity and good harvest both to the family members and to the village69. The celebration of Dalkhai Oslua begins with a procession carried by the Jhankar (the priest) and followed by the village people to a jungle where Goddess Dalkhai resides in a branch of particular tree. The Goddess is offered wine, black hen or goat by the Jhankar on behalf of the village people. On the early morning of the sukla ashtami (8th day of bright fortnight or Mahastami) of Aswina, this ritual is performed after which the young girls sing in chorus and in praise of the goddess and dance gracefully around the sacred tree70. Then it is followed by amorous songs and frenzied dances of both young boys and girls representing erotic signs and gestures. The dance continues till late in the night with songs and dances and playing of different musical instruments like dhol, nishani, timki, tesa, mahuri, etc. Dalkhai is an erotic dance of western Orissa which takes its name from "Dalkhaire" or "Dalkhaibo". Besides, Matipuja of Chuktia Bhunjia, Punapadi festival of Dongria Kandha, Phulbhaguni of Kol, Karama of Kollohar, Dhana Nuakhai of Konda Dora, Sikupandu of Koya, Ashtanipuja of Lodha, Sarhul and Salurai of Munda, Dasaen Parab of Ho, etc. are the tribal festivals celebrated during the month of Aswina71. Matipuja (Mother Earth worship) is the festival observed for gaining bumper crops throughout the year. The priest of the Chuktia Bhunjia sacrifices duck, fowl and pigs, etc. Punapadi festival is meant for ritual sowing of seeds in the agricultural field whereas eating new rice is the important function of Phulbhaguri festival. Kollohar tribes observe Karama festival for the well being of the people amidst dancing, drinking and enjoying special foods. Sarhul and Saharai festivals of the Munda tribe are associated with the welfare of agrarian-cum-pastoral economy. In Sarhul festival, the first reaping of paddy is done by the magico-religious head, whereas Saharai festival is observed by worshipping the cattle and enjoying special foods. The significance of Dasaen festival of the Hos is to perform worship for spiritual teachers. The Dasaen parab is celebrated from the first day of bright fortnight of Aswina till Dusserah. The festival is confined between the spiritual instructor called Dawan, who especially imparts knowledge on mantra and tantra (sorcery and magic) and their disciples to whom the teachers could test on this occasion. Usually, the students roam around different villages singing the hymns in praise of their teachers and begging rice and vegetables from door to door. This is the right period when the students learn about sorcery from their respective teachers and are also given opportunity by the latter to prove their mettle72.

From among the most important festivals of the month of Kartika

(October-November), mention may be made on Vadhna Parab of Bhumija, Kalipuja of Birhor, Bandanapuja of Lodha, Saharai of Mahali, Santal and Bhottoda tribes, and Maram Banga of Ho tribes. Both Mahali and Santala perform certain rituals on the day of Salarai festival for worshipping their cattle. On the day of Saharai, worship is performed with a fowl sacrifice by the Naya (the priest) at the outskirt of the village. Before Puja is performed, all the cattle-wealth is driven towards the very spot where the worship is likely to be held. A strict vigilance is to be kept on the cattle preventing them to eat the puja materials failing of which the particular cow or bullock is to be caught for a year. In the next year, the owner of the cow or bullock supplies a pot-full of rice beer to the villagers at the time of same festival73. The cows and bullocks are well decorated with flowers and vermilion and tied to the poles in front of the houses. Drunk with wine, singing songs and dancing with the beat of the musical instruments, the young boys visit from door to door and also make the bullocks dance74. Diwali, for Bhottoda tribe is also a festival for worshipping cows and bullocks. They offer rice and salt to the cows and then involve in arranging a grand community feast. 'Eating new rice ritual' is known as Vadlina Parab or Bandana Puja of the Bhumija and Lodhas respectively75. Maram Banga festival of Ho tribes is observed once in every 30 years interval. It is a festival to make reminiscence of one's own family history, i.e. their culture, settlement and other activities, which is described by the chief of the householder to other members of the house. The head of the house is to worship the primeval father Lukukula by offering unboiled rice, incense stick, raisin, vermilion, and fowls like hen, goat and ram, etc. as sacrifice<sup>76</sup>.

Mage Parab of the Ho and Kolha tribes is observed in the month of Margasira (November-December) from the 9th day of the bright fortnight to first day of dark fortnight of the month of Pausha is considered as a 'festival of sex' and 'festival of wealth'. Songs of ribaldry, frenzied dances, beatings of musical instruments like hurdy gurdy (kendera), drum, flute, etc. accompanied by the ribald scolding to the Gods like Dosablali and Paunsha Banga, who were responsible for staining the sacred relationship between brother and sister (Lukukula and Lukukuli, the synonym of Adam and Eve) and for initiating them into the art of love-making respectively are the general characteristics of the festival. It is told that they use the slang words in scolding so that henceforth the Gods would never repeat this sort of activities in future77. The spirit of festival represents a linear growth process since the origin of human kind. The Santal tribes of Mayurbhanj district also celebrate Mamane festival. The specialty of the festival lies in the fact that the tribes

sacrifice fowl and wine to the village deity (Gramadevati) to obtain blessings from her and these offerings are not to be taken by women folk78. Besides, Bandhana or Kalipuja is observed by them. Community feasting and merrymaking are the traditional features of the Anakakera or Lau festival of the Kandhas of Koraput, who also celebrate it with much pleasure in the month of Margasira. Following the tradition, they plaster their houses with cow dung after which they collect, rice, paisa/ money from each house of the village on the same day. Then they purchase wine and hen and go to the Jhankiri devi's place with the Jani with wine, hen and the first newly produced gourd of the village for worshipping her. In the meantime, the villagers prepare containers out of dried gourd through scraping inside and throw away the old ones. This is the occasion on which day the new gourd container is first used as per the tradition, which is to be used for taking gruel-cum-water while going to the forest. The gourd-container that is used for preserving the gruel is seen to be worshipped by the Kandhas with the offering of incense sticks, lamps, etc. and sacrifices of the fowls. They pray to Goddess Jhankiri Devi for making their gourd-container full up to the brink throughout the year 79. Then all the village people irrespective of sex and age eat together enjoying rice, wine and meat, etc.80

Kandul Parab or Meria Parab is one of the important festivals, which is observed by the Sabara, Kandha and other tribes of Koraput district according to the beliefs of the respective tribes. Sometimes it is told as new Kandula eating ceremony. Kandula is one type of cereals harvested during the month of Margasira. The Kandula Parab serves as a medium of uniting and integrating the whole of Sabara tribes into an integral whole with the feeling of belongingness to each other. After reaping the Kandula, it is first offered to their deity Tangima. Usually, all the tribes including young and old, wear new dresses on this occasion and celebrate it for a long period without doing any work81. The Kandhas of Koraput are seen following a number of rites and rituals prior to seven or eight days of the observance of Kandula festival. On the scheduled day, collecting new Kandula from all the houses of the village, the Jani comes to the Jhankiri Devi's place where he ignites the fire to observing auspicious momont and then starts to fry the kandula in another pot82. This fire is considered as sacred fire. After the end of the celebration, the Jani offers an earthen pot full with fired charcoal to all the village people for frying kandula in their respective houses.

The Kandhas believe that a number of untold miseries affecting the community economy as a whole in the form of the loss of cattle and livestock

wealth would be inflicted on them if the kandula would be fried prior to celebration of Kandula Parab. A number of references are also obtained indicating imposition of 'money-fine' on a man who violates the tradition<sup>83</sup>. Siku Pandu is the festival of the Koyas, which they observe in the month of Kartika/ Margasira for eating new beans<sup>84</sup>.

Pausa Punia or Puspunei or Pusa Parab or Pus Purnima is a grand festival observed in the month of Pausa (December-January) by Bhottoda, Binjhal, Bondo, Dal, Gadaba, Kisan, Kora, Omanatya, Parenga Paroja and Pentia tribes of Orissa. Pus Punia for the Bhottoda tribe is a festival of pleasure, merrymaking enjoyment. Both males and females participate in performing Cherechera dance in separate groups during this festival. They move their body very briskly and lively85. Parenga's Pusa Punei is related to the growth of cattlewealth for which they wash and anoint their cattle with turmeric paste and offer them good foods. Besides, a grand feast is arranged for the whole of the village people86.

Celebration of the harvest of paddy and other crops finds expression in observance of Paroja's Pus Parab with performance of Dhemsa Nach, Dandunga Nach and Laga Gita (dances and songs) 87. Podha Parab or Jhankiri Puja is one of the important festivals of Kandhas of Orissa. It starts from the first Magha. Symbolically

consecrating two of the wood-logs of a Mahula tree as Goddess Jhankiri Devi, the Jani inaugurates the Podua Parab on the first Tuesday of the month of Pausha, which continues till the end of the month of Magha. On the last week of the month of Magha, the Jani selects one auspicious moment for Podhabali (buffalo-sacrifice) after which the Jani cooks rice and meat of the sacrificed podlu in two of the big earthen pots and then the whole village people sit down to relish it in a group<sup>88</sup>. On the day of dark fortnight, the Ho and Kolhas observe Balabaji festival by worshipping the Goddess Badam for obtaining her blessing to get rid of the diseases and the natural calamities. All the torn winnowing fans, bamboo baskets, small palm leaf baskets are thrown in a place outside the village by the tribes on the day of observation89. The month of Magha welcomes Magha Parab, Bimud Pandu, Makara, Magha Tiar, Magh Sim, Ma-Mane, Ba-a-Parab, Surya Jatra, etc. Surya Jatra of Bhottoda is celebrated amidst dance and music. Magha Parab of the Binjhals is observed with the offerings of sweets, fruits and sacrifices of fowls like hen and goats to Dangar Devata<sup>90</sup>. Magh Pudi is a festival of the Kolhas, which is celebrated in the month of Magha after the harvesting is over<sup>91</sup>. The cultural programme of high order celebrated by the Kolha tribes on the occasion of Ba-a-Parab, which is observed on the full-moon night of the month of Magha, which enriches the

historicity of the Kolha tribes from generation to generation. The theme of the myth seems to be related to Fakir Mohan Senapati's sort story 'Patent Medicine', which tells the wife's revolutionary step taken against her husband for negligence of duty due to addiction. The Ho myth describes how Lukukuli went berserk kicking Lukukula on the foot to make him come to senses when the latter paid little heed to the appeal of the against the irrational former behaviour of the tiger due to indulgence in drug and liquor. The youths of Kolha and Ho tribes even today welcome the kick on foot of the young girls while singing and dancing together during the festival. The young boys sing:

Bale bale Te-e-Khanja/ Te-e-Ganja da dayaga dabire

Kulu sunja karu sanja da/ Lipira Kuamre

Nalre Hiating Tanja/ Surajam Baa Mulikatare Nalrem Chakating Tanja/ Sule sagen tule talare//

[Translation: If you want to keep your feet, please keep it on my back. If you want to kick, please kick on my chest without doing any hesitation. He! Baula flower, today is Ba-a-parab. Make it pleasurable by touching your feet.] 92

Ma-Mane is a festival of the Mahali tribes, which is observed from the month of Kartika to the last day of Magha. The festival is related to agricultural operations. Before the

harvesting of paddy in the month of Kartika (October-November), the Nyaya (priest) performs the puja in Jalirstan (place meant for worship), which is followed by communal dancing and singing93. On the last day of the month of Magha, a puja is performed by the Nyaya at the outskirt of the village before collecting jungle products such as fruits, leaves, wood and wild grass for their use in building houses93. Santals' Magh-Sim marks the end of the year. Koyas' Bimud Pandu is really interesting one. Probably, the Koyas observe this festival in the month of Magha to express their gratitude and honour to the Rain God, whose unflinching support makes them blessed with a good harvest of all types of corns. Making two small clay models of rain God and his wife, the Koyas place it under a Mahul tree over a stone-slab on the festival day. All the village people with priest and headman gather on the spot carrying crops of all kinds. Ritualistic worship is then followed in which the priest fills the empty basket with the crops. All other empty baskets lying there are also filled by the headman of the villagers. An unmarried girl is made to stand in between the Nayak and the priest. The villagers throw water over them and laugh saying the marriage of rain God is over today (Gajje Bimud nend Terta) 94. Dance, music, song and beating of musical drums follow. The Bhumijs celebrate Makara festival on the first day of Magha only to

through themselves entertain performance of dances, songs, music and organizing feasts without observing any worship<sup>95</sup>. The Kolis worship Thakurani, the village deity and the Kitchen God, Ishta Devata or Isana on the day of Makara Samkranti without the aid of the priest%. Sakrat or Makara Samkranti for the Mahali tribe is a festival meant for the worship of ancestral spirits. It is officiated by the village priest in which every household offers food and other sacrifices to spirits<sup>97</sup>. Music and dance is also an important performance of the celebration.

The Patakhanda Jatra of the Bondos of Mudulipada of Koraput is celebrated in the month of Magha. It is a festival of par excellence inviting the attention of a number of people of the nearby regions to enjoy it in the month of Magha. Following the agelong tradition, the Bondos worship every year the iron made sword, which is placed in between the two branches of a banyan tree of a threefeet height long. With a traditional belief, the Bondos worship the sword, which was given to their ancestors for protection and to get rid of all kinds of evils. The village Disari (priest) is there, who could predict about the auspicious moment for landing down the sword from the branches to the ground for worship. All the village people, the Bondo Raja (king) and the Disari gather here to celebrate the . festival with pomp and pleasure. The worship is performed with rites and

rituals followed by animal sacrifice, music, song and dance throughout the night<sup>98</sup>. Observing the huge gathering, in *Patakhanda Jatra*, Rama Chandra Satpathy concludes with the opinion that visit to *Sitakund* (the bath tub of Goddess Sita) is another attraction of the people<sup>99</sup>.

Pliaguna/Plialguna (February-March) is welcomed to the earth with sweet melody of the cuckoos, mild breeze, the pleasant cold, the blooming flowers and above all, the amazing conditions making the minds of the tribes to dance with joy celebrating certain festivals. Mahul Kuchi is a festival of the Dal tribes, who worship the ancestral spirits appeasing them with Mahua liquor and cock and performing dance and music in groups<sup>100</sup>. Balia festival is also observed by the Mahali and Santala tribes by worshipping the village deities in the village Pirha for the general welfare of the village. A grand feast is followed by the dance and music, which is performed by the young boys and girls throughout the night, is the special attraction of this festival101. The Oraons celebrate Plugu Parab in the month of Magha to mark the end of the year and the beginning of new year 102. The Pulda Parab/ Baa Parab is another festival observed by the Mundas in the month of Phalguna/ Chaitra. On the day of the celebration, the priest offers fruits and jungle products to the village deity and other associated Gods and Goddesses Unless and until the (Bangas).

offerings are made, no one can take the fruits and flowers for use<sup>103</sup>. The Munda houses are decorated with flowers and sal leaves during this period. Besides, they draw the picture of sal tree on their walls with flowers and fruits, which they believe as a symbol to happiness and prosperity. Mostly, black, red, white and yellow colours are used for drawing the pictures. To draw the pictures, one has to take a bath in the morning and to observe fasting till the drawings are completed<sup>104</sup>.

Free from complexities of the social forces, the simple tribes never bother to think whether "man eats to live or man lives to eat". Born with a pastoral-cum-agro-centric economy, the tribes celebrate festivals to perform worship starting from early phase to all the growing and sub-growing phases till the maturity of the agricultural harvest in honour of the Mother Earth and the Rain God.

The association of cattle wealth and agricultural tools with agricultural operation further leads the tribes to worship them with pomp and fervor. As the prosperity of agricultural and pastoral economy completely depends upon the population growth, so the tribes follow a cult of ancestral worship. Probably, the Rigvedic Aryans' worship to God for material prosperity that is praja (subjects), pasu (cattle), and sampada (wealth) was a synthetic cult of socio-religious rites.

#### References

- Henry Lucas, A Short History of Civilization, Mc-Graw Hill Book Company Inc., New York and London, 1<sup>st</sup> Edition, 1943, p.1.
- 2. Ibid., p.88.
- 3. Ibid.
- 4. Tina Otten, "Changing Annual Festival Chaitra Parab: An Outsider's Overview," Adivasi Journal of Schedule Caste and Schedule Tribe Research and Training Institute, 1982, pp.82-91.
- 5. Ibid.
- Bhagirathi Nepak, Tribal Festivals of Orissa, Bhagirathi Prakashan, Bhubaneswar, 1<sup>st</sup> Edition, 2004, pp.27-28.
- Ibid., p.26; Braja Mohan Mohanty (Ed.), "Odissara Anchalika Parba Parbani Osha-Brata Jani Jatra (Uttarardha) (Or), Utkal Pathak Sansad, Orissa Book Store, Cuttack-2, 1995, 1 Ed. P.90.
- 8. B. Nepak, op.cit., p.26.
- 9. B.M. Mohanty, op.cit., p.90.
- 10. Ibid., p.89.
- 11. Mahendra Kumar Misra, Kalahandi Loka Samskruti (KLS) (Oriya), Benod Behari, Cuttack-1, 1996, p.84.
- 12. Ibid.
- 13. Ibid., p.85.
- 14. Ibid.; B. Nepak, op.cit., p.23.
- Konark, A Quarterly Literary Journal, Vol.121, Orissa Sahitya Academy, Bhubaneswar, 2001, p.24.
- 16. B. Nepak, op.cit., p.24.
- 17. Konark, op.cit., p.25.
- 18. Ibid.
- Tribes of Orissa, Harijan and Tribal Welfare Department (HTWD), Government of Orissa, Bhubaneswar, 1990, p.158.
- Nandita Misra, Transformation of Habitat and Shelter - Environment of Tribal Villages in Mayurbhani District of Orissa, Unpublished Ph.D. Thesis in Geography, Utkal University, Bhubaneswar, 1982, pp.237-238.
- 21. B.M. Mohanty, op.cit., p.164.
- 22. Ibid., p.165.
- 23. Ibid., pp.92-93; Konark, op.cit., p.27.
- 24. M.K. Misra, op.cit., pp.85-88.
- 25. The Tribes of Orissa, Schedule Caste and Schedule Tribe Research Training Institute (SC&ST), 2004, p.8.

- 26. Ibid., p.10.
- 27. Adivasi, HTWD, Bhubaneswar, 1994, p.180.
- 28. Ibid.
- Tribes of Orissa, SC&ST, Bhubaneswar, pp.8-14; B. Nepak, op.cit., p.62.
- 30. Ibid., HTWD, 1990, p.102.
- 31. Ibid., p.60.
- 32. Ibid., SC&ST, p.11.
- 33. Ibid., p.188.
- 34. B.M. Mohanty, op.cit., p.150.
- 35. Tribes of Orissa, HTWD, 1990, p.93.
- 36. Ibid., p.215.
- 37. Konark, p.28.
- 38. Ibid.
- 39. Tribes of Orissa, HTWD, p.60.
- 40. Ibid., p.88.
- 41. Ibid.
- 42. Konark, op.cit., p.28.
- 43. Ibid.
- 44. Lata Bol (Ed.), Ho Parampara O Jnana Kaushala (Oriya), Adivasi Bhasa O Samskruti Academy, Anusuchita Janajati O Jati Unnayan Bibhaga, Bhubaneswar, pp.49-50.
- 45. Tribes of Orissa, HTWD, p.39, 43, 93, 151, 174.
- 46. Ibid., p.151.
- 47. B.M. Mohanty (Ed.), op.cit., p.151; B. Nepak, op.cit., p.21.
- 48. Tribes of Orissa, HTWD, p.93.
- 49. Ibid., p.174.
- 50. Konark, op.cit., p.28.
- 51. Ibid., pp.28-29; Tribes of Orissa, HTWD, p.93, 233; B.M. Mohanty, op.cit., p.151.
- 52. Tribes of Orissa, SC&ST, p.11.
- 53. Ibid., p.13.
- 54. Lata Bol, op.cit., p.54.
- 55. Tribes of Orissa, HTWD, p.43.
- 56. B. Nepak, op.cit., p.69.
- "Krushi O Premara Parab," The Samaja (Oriya Daily Newspaper) dt.06.06.2006, p.gha
- 58. Ibid.
- 59. Tribes of Orissa, HTWD, p.54.

60. B. Nepak, op.cit., dt.06.06.06.

61. Tribes of Orissa, HTWD, p.60.

62. Ibid.; B. Nepak, op.cit., pp.15-16.

63. Ibid.

64. Ibid., p.73.

65. Ibid.; B. Nepak, op.cit., p.21.

66. Ibid., SC&ST, p.14.

67. Ibid., HTWD, p.34.

68. B. Nepak, op.cit.

69. Konark, op.cit., p.11.

70.B. Nepak, op.cit., p.29.

71. Tribes of Orissa, SC&ST, pp.8-15.

72.Lata Bol, op.cit., p.55.

73. Tribes of Orissa, HTWD, p.200.

74.Ibid.

75.Ibid., pp.11-12, 43.

76.Lata Bol, op.cit., p.55.

77.Ibid., p.54.

78.Konark, op.cit., p.32.

79.Ibid., p.33.

80.Ibid.

81.Ibid.

82.Ibid.

83.Ibid., p.34.

84.Adivasi, HTWD, p.180.

85.Ibid., p.43.

86.Ibid., p.220.

87.Ibid., p.229.

88.Konark, op.cit., p.34.

89.Lata Bol, op.cit., p.56.

90.Tribes of Orissa, HTWD, p.72.

91.Ibid., p.158.

92.Lata Bol, op.cit., pp.47-48.

93.Tribes of Orissa, HTWD, p.200.

94.Ibid., p.180.

95.Ibid., p.60.

96.Ibid., p.163.

97.Ibid., p.200.

98.B.M. Mohanty, op.cit., p.92.

99.Ibid., pp.92-93.

100. Tribes of Orissa, HTWD, p.93.

101. Ibid., p.200.

102. Ibid., p.225.

103. Adivasi, SC&ST, p.46.

104. Ibid., p.53.

P.G. Department of History Ravenshaw University Cuttack-753 003



# Tribal Festival: the fleeting moment of heaven on Earth

Harihar Das Devadas Mohanty

When Tribal festival comes for discourse in our time of entertainment unlimited linked to high voltage commercial motif and that is again dished out by competitive cable T.V. channel day in and day out, it simply loses its inbuilt primal meaning and intent. The present day interest is either to make it stored frozen in the cultural museum or witness it as being the choicest entertainment menu of naked cupid and Bacchus associated ever with romantic tribals.

The canvas of contemporary mental set up needs to be purged for an uncluttered mind in order to put the tribal festival in its proper perspective. After all, one cannot feel the stab of pure pleasure, when one gets mired with unrefined materialism and its attendant upon disjointed culture of hypocrisy, chicanery and a God deserted world that our techno savvy people are broadly used to.

The tribal festival pre-supposes an integrated world, where nature, God and the mundane man, all are treated as one having different dimensions only. One can feel the embrace of almighty through the observance of festival, where the deepening faith enables them to meet the omnipresent God. Pure intention leads one to designated destination where it

transforms the nebulous spiritual thinking into live God as of next neighbour.

The blending of mundane need with blessing of God- the provider, fulfilling the need and the due obligation of the receiver by an emotion choked offering constitute the lei motif of tribal festival. Thus we found the tribal festival is a rainbow of many ideas of sociological, social economic interests that confluence into an entertainment mode. The entertainment transcends the mundane boundary of its immediate import. Tribal people are not denizen of an existentialismtriggering world, where they roam in a meaningless world and are completely free to choose their actions. On the other hand the tribals are very much obligated to the almighty that, they are here by his grace. That is why they like to celebrate their life and enjoy it to its last lees. They don't apprehend mishaps so long as the grace flows to them as an elixir. They don't have any hidden agenda except to celebrate their life, nothing else.

The impassioned celebration of tribal festival is anthropocentric. Tribals do celebrate life starting from cradle to grave. Each occasion has ritual and festival attached institutionally to it. They also celebrate

in mass participation to all lifesupporting elements that they think is the blessing of God that comes to them to sustain their material existence amidst incessant hostilities.

The seasonal variations are another occasion to make their soul jump into the festive mood. The retreating bite of winter with vernal setting invading the hills and dales, provide them instantly the stage to dance upon. Here natural setting is paramount to provoke the hibernated self to come out and bask in festivities and festive mood.

It is not debatable, which is the cause and which is the effect. The configuration of natural settings of sky weaving pattern in the vernal twilight and autumnal dawn, under the impact of change of season and the silhouette of near and distant undulating hill ranges, itself provides the back ground to help stoke a weird feeling. Most tribal festival, falls in these days, and one can trace their umbilical cord connected with it. All the tribal groups, are all alike, in celebrating various ethnic festival during this time, with different name and manner only. The Northern and Southern tribes of the state uniquely share the onset of springtime, and used to welcome it with traditional gaiety and fervour. The post harvest time with assured food security and thawing yet intoxicating nature on the back ground, the tribals engaged ritually

through festival to offer their thanks giving to God with an endless mirth and happiness.

#### Tribal Festival of Orissa:

The tribals inhabiting in Orissa have their indigenous tradition of festivals and festivities centering on the prominent motifs of celebration of life process and in response to variation in seasonal equinox that stir them to make offerings to supernatural power, village deity and also to their ancestors. The other motif is related to their agro-economic life continuing around subsistence agriculture. The bountiful harvest exudes in them the satisfaction of being in the God's help line and they do celebrate the festivals as contented soul.

Most of the festivals fall in post harvesting time lasts till onset of monsoon. When the agricultural season begins, tribal festivals come in reduced numbers and whatever comes, has link with agriculture the provider of food security to them.

The celebration of festivals is intimately connected with bouts of drinking and dining and visited by near and dear one's. The celebration is both collective and individual, where the reciprocity becomes intimately institutionalized.

The springtime, divisible into early Summer and distant Summer, is the time for most of their observance relating to pure celebration of life. The newly leafed jungle clad in an exotic

copper hue and the intoxicating trespassing south wind wafting with nip in the air brings them festive mood. The hard winter days of bundled up self gets kinetic. Santal is ready to observe the Baha Parava or the festival of flower. So also Gadaba, Paroja and Bonda with different name manner.

### Present Day Scenario:

The original nuance and flavour of tribal festival is seen being lost day by day, due to influx of cross culture influence. The festivals on the segregated hills and distant mountain range is now exposed to the medium of rapidly proliferating mass

communication. It brings entertainment to the doorstep of the tribals. The generation next of tribal society no longer stay put in the tradition and bring radical changes to the organization and celebration of festivals. The tribal festivals as observed today lacks, their pristine taste and flavors, as it is wont in the rapid changing time. The mutation becomes more rapid after math of Goblalisation.

"Tribal Festival", The fleeting moment of heaven on" is a psychological analysis of tribal people, that propitiates Tribal festival.

> Elwin Gabesana Parishad L-184, Baramunda H.B.Colony Phakirmohan Nagar, BBSR



# Dussehra in Tribal Orissa: State's Representation in Enlivening Local Traditions

Trilochan Sahoo\*

Abstract:: (Observance of Dussehra rituals in Southern Orissa provides the evidence of convergence of the king-tribe interests in the Sakti Cult. The king being the chief patron of the cultic practice renders patronage to the tribal denizens of his kingdom to observe it for the well being of the people and the kingdom. At the same time, through these ritual means, administration in the kingdom, in the past was being facilitated. This constitutes the main theme of this paper. The paper is based on empirical observations of Dussehra festival at Balaskumpa, Phulbani Sahi and adjoining Kondh villages in October 2002. Tribal Dussehras at Balaskumpa in Kandhmal district and at Jeypore in Koraput district are known for drawing larger and wider participation of people from different communities, the castes Hindus, the tribals and other ethnic groups. The Kondhis of six Muthas of Kandhmal organize the ritual and their priests play major roles in it. The mode of rituals though is not purely Vedic in form is observed with a large number of animal sacrifices. The legendary installation of Durga in in-iconic form at Balaskumpa and other places of Kandhmals by the King and the fixing of Chhatkhamba, resembling the Stambeswari or Khambeswari as insignia of Goddess Durga at different villages by the Kandhs confirm the acceptance of each other's religious faith. So also the installation of idol of Kanak Durga, gifted by the then Puri Gajapati to the King of Jaypore and worship of Her incarnation in the form of Lathis, which resemble the Chhatkhamba, carried by the tribals of the region to the Jeypore Dussehra ground confirm the religious convergence of the Hindu king and the tribals).

Introduction

In Orissa, the castes Hindus celebrate Dussehra festival in pure Vedic form in which the local people including the dispersed tribals and other ethnic groups participate. Likewise, the tribals across the Scheduled Areas of Orissa observe Dussehra in their own style in which the neighbouring Hindus also participate. During the festivals the tribals worship their respective village deities and sacrifice animals and birds. The Banjara is one such tribe who invites the Brahmin priests for the worship the deity during the Dussehra, whereas the other tribes do the priestly job by themselves while worshiping their own village deities.

The Chuktia Bhunjia, who worship the Sunadei (as the incarnation of Goddess Durga) of Sonabera Plateau in Nuapada district and the Kandh, who worship the Baral Devi (as the incarnation of Goddess Durga) of Kandhmal district have a tribal tradition of celebrating Dussehra in which the principle of pure Vedic rites are not followed strictly. Jeypore, the city of victory, and Kadhmals, the hillhabitat of Kandhs, observe Dussehra in their distinct styles. There the rituals symbolize and signify the past politicoreligious affinity between the kings and the tribals.

## Tribal Dussehra at Jeypore

Every year, on the eve of Dussehra the village headmen and the priests of the respective tribes, such as, Amanatya, Bhatara, Bhumiya, Bonda, Didayi, Durua, Gadaba, Gond, Kondh, Koya, Paraja, Saora and others inhabiting different localities of the Jeypore kingdom used to collect land and forest revenues in cash and rice, dal, ghee, vegetables, honey etc. in kind from their respective areas. These tribal groups carrying scores of holy bamboo clubs, 'Lathis' and materials led by their chiefs used to arrive at Jeypore palace with traditional ceremonial music of toories, birkalıali, nagara and tribal dances to pay obeisance to Goddess Durga on Astami day of Dussehra and to pay respect and show allegiance to the king by offering (veti) him the produce of their land and trees. The king used to organize a special 'Raj vet' (meeting with the village head men and the priests) in which the king was being apprised of the problems of the tribals. The king, then and there, passes orders to redress the problems of the people and their areas. On this occasion the king of Jeypore appoints the new tribal village headmen to look after the day-to-day affairs of triblas at the villages on behalf of him. In exchange of gifts of the tribals the king donates lands to them. The income from the land was used for management of the village shrines and altars of different village deities as fixed by the king. The tribal chiefs and village headmen were given highest respects during Dussehra and they were being offered headgears (saries/pagadies) by the king.

Goddess Kanank Durga (the idol gifted by the then Puri Gajapati) from the palace was carried in a large procession known as patuara. The traditional troupes like musicians, dancers and tribal chiefs and priests in their traditional attire with hundreds of 'Lathis' (bamboo clubs as representatives of village goddesses) gathered on the ground near the 'Banko Matha'. Mounting on elephant the king followed the procession, which ended at Dussehra ground. The puja rituals continue the whole night along with the archery competition and tribal dances.

The king's rule has become obsolete now. Still then Jeypore continues to be the center of tribal Dussehra in Sourthern Orissa. As a part of the tradition, the District Administration as well as the Puja Committees play host to tribal priests and chiefs of the region and facilitate them with headgears and costumes. Arrangements are made to keep their holy 'Lathis' at one special pandal till the rituals are complete. It is believed by the tribals that the holy 'Lathis' are the incarnation of the Goddess Durga, and worshiping Her brings prosperity round the year. The unique tradition is being conducted by the endowments Commission during all these festive days. According to the news coverage more than 2 lakh tribal devotees of different areas of Umerkote, Nabarangpur, Kotpad, Boipariguda and Lamtaput thronged Jeypore and offered special prayer to their sacred bamboos considered as incarnation of Goddess Durga and a large number of cattle were sacrificed by the tribals to appease Her(The New Indian Express,dt.4.10.2006, p.5).

## Tribal Dussehra at Balaskumpa

Balaskumpa village is a famous place of historical, religious and tourist interest in the district of Kandhamals. It is 15 kms away from the Phulbani, the Kondhmal district headquarters. Dussehra festival at Balaskumpa is famous for all the people of Kandhmals. The Kondhs as well as other castes Hindus have been worshiping goddess Durga in the name of Maa Baral Devi here since time immemorial. Her old name was Bada Raul. In course of time the name was changed to Baral Devi. The etymological meaning of Baral is Bara (boon) and Ali (to beg). If any devotee asks the mother to fulfill his/her desire She grants boon and thus known as Baral Devi. She is the presiding deity of Kandhmals. The village Balaskumpa has no Kondh population but it has legendary & great religious significance for the Kondhs.

Balaskumpa is situated at the holy confluence called Duimuhani of Sanjur and a small stream, which form the river Pila-Salunki. There is the abode of deity, Bharal Devi and Khambeswari. The King of Boudh had a fort (Garlı) palace at Balaskumpa

that is close to the confluence. Adjoining to the collapsed palace there is an open-air shrine of Khambeswari and Maheswari beneath a big banyan tree and a jari tree. Both the deities have been installed in shape of stone poles and worshiped on the eve of Dussehra.

Legend speaks that, long ago, Kandhamal was under the domain of the Boudh King. Then Boudh was the neighbouring kingdom of Khemundi, which included the present times Sarang Garh, Nuagaon, Balliguda and Mahasinghi, and the latter was the capital of Khemundi state. Bada Rauli Devi was the presiding deity of Mahasinghi. Both the kings fought for 12 years. The King of Boudh prayed Bada Rauli Devi, appeased Her and due to Her grace won the battle. The Kondh soldiers participated in the battle. Aftermath of the victory of Mahasinghi Garh, the Boudha King Gandhamardan accompanied with the Kondh soldiers returned along with the deity, Bada Roul Devi. During his return journey the King and the Kondh soldiers due to sunset halted at Balaskumpa, Purunakataka and lastly reached Bandhagah. At all these places where the King and the Kondhs had made night halts including Bandhagarh, the idols of the deity were installed and worshipped by the King and the Kondhs.

The King Rana Bhanja installed Baral Devi at Balaskumpa after his victory of Khemundi because he

marked the soil of the place as auspicious one. During his return Khemundi with the from accompaniment of Kondh people, the king noticed that a hare at Balaskumpa was following a wild dog and driven it out from the place. The incident was a strange one because a wild dog is usually physically strong and violent than that of the hare, which is physically weak and can easily be defeated by the wild dog and becomes its food. The king also presiding deity his installed Stambeswari there. The present deity, Kliambeswari has been renamed from the name of Stambeswari (Mallik; 2000). Since then at Balaskumpa the deity was named as Blural Devi and is being worshipped by the Kondhs of Kondhmals. Later on, the deity in symbolic form was brought to Phulbanisahi and Ghodapathara village and there was worshiped by all during Dussehra. The Kandhs of six Muthas had built Gudighara (the shrine of Bharal Devi) at Balaskumpa and had taken village management of the shrine and the worship of the Devi since the time of Boudha King.

Bharal Devi temple is surrounded by shrines of Kliambeswari in the west, Bauri in the east, Pitabali and Naraghanta in the north and Sarupenu (Nagalkuda) in the South. The Bharal Devi Temple premises is a complex of shrines like open air shrine of Kliambeswari and Laxmi shrine in the

front of the main temple and Shiva temple to its side. Besides, recently a new Laxmi Narayan Temple constructed with the consent of the Kandhs. It has been a custom of observation of annual Dussehra on 9th day of Oriya month (Aswin, September/October) at Balaskumpa in the premises of Goddess Bharal Devi temple. Observation of Dusshera by the Kandhs centers round both the deities, Bharal Devi and Khambeswari.

The specialty of Dussehra puja at Balaskumpa is that there is goddess Stambleswari, in the form of a wooden pillar, who is worshipped along with Baral Devi as incarnation of Durga in the same temple premises as well as at the Khambheswari and Maheswari shrine located near the configuration of the Pilasalunki river. "There is wooden pillar goddess (Stambhesvari) who is worshipped as Durga, even to this day, in Orissaprobably mainly in its western part. They might have been worshipped separately for a long time but from a certain period onwards they are united and worshipped together. It is likely, though not certain that this act of bringing these deities together has been carried out by some king due to religio-political grounds" (Eschmann, Kulke & Tripathi: 1978:195).

Since time of Boudh king the Kandhs of six Muthas had been thatching the Barala Devi shrine (Gudighar), worshiping the deity and managing the rituals. About 25 years back that old shrine was rebuilt as a

new pucca temple with assistance from all people of all sections and especially by the concerted efforts of the Kandhs from six Muthas. People from all walk of life; Govt. service holders, businessmen, contractors etc. had contributed for the construction of Blural Devi temple at Balaskumpa. The temple structure conforms to the feature of Hindu temple in southern Orissa. In the inner side walls of the temple have been painted with icons of Hindu goods and goddesses like Nabagraha, Durga, Shiva, Krushna, Brahma, Bishnu, etc. Besides, construction of Laxminaryan Temple inside the Temple premises of goddess Bharal Devi has been completed with the financial contributions of the devotees, mainly the Hindus caste people. This shows that the ingredients of Hindu religion and kingly elements have incorporated into the aboriginal cult of Kondhs.

At present there are the images of Khambeswari and Maheswari in the form of a small stone pole fixed to the ground in the arena. Kliambeswari's open shrine is outside the Bharal Devi temple premises at Balaskumpa whereas in the temple premises beneath the platform of the temple front stands a wooden pillar of about one meter high presiding over the giant posts meant for the buffalo sacrifices. The wooden pole retains its aboriginal character but the small stone poles represents the Aryanised form. In front of the Pitabali shrines

at the nearby villages like, Kaladi, Adapaju and Ghodapathar, the presence of Khambeswari resemble just like the position of Khambeswari in the Bharal Devi temple premises. At all the places Goddess, Khambeswari has been kept in open space inside the stonewall boundary. "Tribal shrines may be completely empty or else contain un-iconical symbols-wooden posts, earthen pots or elementary symbols like stones and trees" (Eschmann; 1978:81). The same is the findings of the shrines of Kandh deities like Pitabali, Basengi, Lachhama, Baral Devi, Turkipenu, Sarupenu etc.

The idol of Bharal Devi seems to be a simple stone developed as an image of disk like head and anthropomorphized by slightly carved nose, mouth and supply with three eyes and a protruding tongue made of golden metal. Her face is painted with a thick layer of vermilion paste. She is adorned with silk saree and flower garland and ornaments. Her body and limbs are found unseen. Her idol confers the impression of Hindu Goddess Durga.

It is a tradition that during Dussehra i.e on the 9th day of the bright fortnight of Oriya month Aswina (September/October) every year, and in every Tuesday of a year the goddess Bharal Devi along with Khambeswari is worshipped in which the Kondh of six Muthas play a significant role as main devotees.

The idol of Bharal Devi, installed at Phulbanisahi and Ghodapathar village is also worshipped by the Kondhs on 10th and 11th day respectively. According to the custom the Kandh people of the six Muthas offer Bheties (Presentations) to their Mutha Srdar as a token of respect. It is the duty of the Mutha Sardar that he collects dakhina (money to be spent for religious worship of Baral Devi) from all the heads of the Kandh families and sends the same to Dalabehera. Besides Dehuri, some other servitors who belong to Sudha caste are also appointed at the shrine, viz, Bisoi to cook the offerings, Naik to watch the shrine, and Dalabeheras to summon the Kandh Sardars. The Kandhs are looked upon as the owner of the Bharal Devi Temple. Thus the first offerings to the goddess are made by the Kandh Sardars of six Muthas.

As the custom goes, Prashad and articles for the worship of Bharal Devi come from different parts of Kandhmals during Dussehra rituals. Resin (Jhuna) from Gachhapada and Baindapada areas, earthen pots from Phulbani, milk, ghee, rice and bucks from Baitha and other areas come for the rituals of Bharal Devi. It is believed that if any devotee offers sacrifices and desires something, Maa Bharal Devi grants the boon. So devotees from different parts of Kandhmals and even beyond the area offer sacrifice of bucks on Tuesday generally and on the eve of Dussehra specially. Here people do not believe that animal sacrifice before Bharal Devi is a superstition. Devi listens to the prayer of the devotees and grant boon for safety from danger, cure from sickness and the like. Wine and animal sacrifices are two important items of puja articles. The other articles are rice, puffed paddy smeared with molasses, incense sticks, flowers, vermilion, turmeric powder, milk, resin, fruits like coconuts, oranges, apples, Bel leaves etc. The priest (Deluri) is from the Suda caste assisted by a Daliuka from Keuta caste. Here Puja is performed according to the tribal custom not as per the pure Vedic rites.

Bharal Devi is not worshipped alone; her worship is immediately followed by the worships of deities like Khambeswari, Laxmi etc. Before the worship of Bharal Devi the Kandh priest calls and invites the surrounding deities (avahana) of the areas. The Bara, the day preceding the 9th day of Dussehra, the Sudha Dehuri worships the swords inside the Kamnakudi and in the next day the swords are brought into the Bharal Devi temple for the worship. The swords and pick axes which were usually kept at the residence of the Suda Dehuri and Dahuka were called for and invited and brought on the priest's head to the temple in a procession of Sudha Dehuri, Dahuka, Kandh chiefs of six Muthas and other Kandh people and people of the castes Hindu as well as other ethnic groups alike. The sankirtan mandali (devotional song troupes) and SC (Pana) drummers

and other people play musical instruments like conch, Murdanga (drums), Jhanja (symbols), Turi (trumpet) and recite devotional songs amidst the Hindu holy chorus like haribol by the male folk and hulahuli by the female folk. The oilman carried oil lamp (kept burning uninterrupted) ahead the prashad and pick axe carriers. The cowherds played their club tricks. After the procession reached at the temple the worship started inside the Baral Devi the temple. The deities are given water and milk both (snana) and new saree (vastra) and then presented with vermilion paste (sindura), flowers (puspa) incense (dlupa), lamp (deepa) food (naivedya/prashad). At last the Deliuri bows before the deity (vandana) and recites pleasing words (mantra) to appease Her and other devotees, the Kandh, Suda, Bahera etc. follow Deluri to communicate the blessings of the deity. A giant lamp applied with karpura is brought out of the sanctum and its flame is offered to other devotees. The SC (Panas) play drums throughout the ritual worshiping the deities. This is the Panas' ritual service to Bharal Deevi.

In the puja the Kandhs from six moths were given priority to offer the 1st vandapana of the deities. After that the animal sacrifice was started in front of the temple on the ground. Like vandapana all the Kondhs of six Muthas gave the first animal sacrifice. It was a custom since Kings time. As I had observed about 19 goats were

first scarified and then food offered before the deity. Two Dahuaks sacrificed the animals by pick axes. After each sacrifice the head and blood of the animal collected in big copper disk and leaf cup and then brought to the sanctum of Bharaol Devi and the beheaded bodies of all the sacrificed brought to the area of Khambeswari. Bahuka cut out the liver of each scarified animal put it in a cup and offered the same before the sanctum of Bhoral Devi. In the past the Kings were offering buffaloes for sacrifice before the deity. Buffalo sacrifices before the deity has been stopped since 1999 and the Kondhs have accepted it. There was no sacrifice of buffaloes during Dussehra in the year 2002 at Balaskumpa. The sacrifice offered to Bharal Devi differs from the Vedic form of sacrifice. Sacrifices are made before Bharal Ddevi on the eve of 9th day of Dussehra and on every Tuesday. But there were animal sacrifices before the deity on the day after the worship on 9th day, which was not a Tuesday. Day after the ritual of sacrifices the sacrificial meat (Blioga) is distributed among the Kandhs of all the 50 Muthas in Khadhmals. Even the Bluga is now distributed to different Govt. Offices including the Collectorate. This is an extension of royal patronage in Hinduisation of tribal deity.

Observation of Dusshera in Kandh villages

Thakurani puja at the Kandh countryside refers to worship of "Baral

Devi" during the months of Magha (January-Feb) and Aswina (Sept.-Oct.) The object of the worship is to protect the human and domestic cattle population from the attack of wild animals and epidemics. The villagers get together and decide the time for a two-day ritual of goddess Baral Devi. The day preceding the day of sacrifice is called Bara and on that day Chhatakhamba (wooden pillar), the symbol of goddess Baral, is erected on the sacrifice ground. There the Dehuri performs worship with the Bel leaves and smears turmeric and sprinkles Arua (sun dried) rice. The villagers offer milk to the pillar goddess. The Panos, the local Scheduled Caste, beat drums during the ritual performance. Next day Bhoga, fried paddy rice smeared with molasses (muan) is offered to the symbol of the deity and water is powered on the base of the pillar goddess. The ritual ends with sacrifice of two he goats and /or at places buffaloes. The Dakua executes the sacrifices, here the Chhatkhamba resembles the Stambleswari or Khambheswari and acts like a the Chalanti Devi (the movable deity under the process of calling, (abalian), welcome (baran), installation (asthapana), lighting lamp (bandapana) and burning resin and in sense sticks and offering food (naibedya) and sacrificing animal and then exit of the deity (prastan) though all these are not in accordance with the strict Vedic rituals, still the ritual process carries the Hindu religious elements.

Religious Convergence of the Hunduism and Tribal Religion

Hinduization may be defined as a continuum operating in both ways between the two poles of tribal religion and codified or "High" Hinduism. The character of a continuum is as important as a fact, that the process of Hinduization acts in both ways: it does not only mean that tribal elements are incorporated in to Hinduism, but also implies that features of Hinduism are integrated in to tribal cults (c.f. Eschmann, 1978: 82).

There is a saying in Oriya; 'Rajanugata Dharma' which means the subjects should follow the King's religion. In the past the kings and zamindars ruled the territory of Kandhmal. Then their religious faiths and mode of worshiping had greatly influenced the people of Kandhmals in general and the numerically dominant Kandhs, in particular. During the kings' sway the tribal Kandhs had compromised their religion with induction of ingredient of Hindu religion. With much reverence to their own religion they continued to venerate the Hindu religious faiths. Therefore, now the religious tradition of the to Kandhmals seems ingredients integration of primitive, ancient, and Hindu religious belief.

"The Aryan invaders who had settled amidst the tribes in course of

time adopted and worshipped these goddesses in order to enjoy the confidence and seek the co-operation of the latter in their settlements. So much so, gradually these goddess were Aryanised and Hinduised being transformed from a formidable nomadic or tribal cult into Sakti cult and worshipped both by the Aryan and the non-Aryan sections of the society". Stambeswari was originally a tribal deity. In the Kondh region the Hindu Kings adopted Stambeswari as the presiding deity for protection, safety and spread of their kingdoms. They had done so on religico-political ground. The Kings of Bhanj dynasty in Khinjali Mandal (including Kandhamals) during 9th and 10th century were the devotees of Stambeswari (English translation of Oriya /Rath: 1918: 133-136). The historical records refer to Kandhs worshipping Stambeswari. In the western Orissa there is worship of wooden pillar goddess (Stambeswari). The Kandhs of Kalahandi, Sonepur and Baudh worshiped Stambha and Stambheswari.

The Aryan ruling dynastic made this process of transformation by establishing kingdom of their own rule over the Kandhmals tribals. Further from the military point of view the services of the sturdy tribals were essential for the defense of the kingdom. Thus the Aryan kings always sought the support and loyalty of the Kandhs and kept them in good humor by a gradual process

of inclusion of the Kandhs into the Hindu religious fold by adoption and absorption of some elements of Kandhs religion. For example they Aryanised and patronized the tribal goddesses as their family or tutelary deity which enabled them to sustain and stabilize their political power and its legitimization in the Kandhamals.

Under the royal patronage in course of time, Stambeswari, the deity of Kandh has been considered as the deity of Hindus. Being unanthropomatric the wooden pillar goddess is the revelation of power and owes its name from Sanskrit as 'Stambheswari' or 'Khambeswari.' Stambheswari is being worshipped in the principle of sakti tantric cult. Thus Stambheswari is the ancient sakta cult deity of Orissa (Sahoo, 1977: 347).

### Conclusion:

The kings' rule is ruined. Yet, the 'Rajanugata Dharma' remains as religious faith of the Tribals. The observations of events of Dusserha at Balaskumpa in Kondhmal and at Jeyopre in Koraput districts are exemplary. The installation of idol of Bharal Devi in the shrine at Balaskumpa and the idol of Kanak Durga in Jeypore palace by the respective kings and the tribal beliefs and ritual worship of the Bamboo Lathis and Wooden Pillars as the incarnation of Goddess Durga carry

the great tradition of Sakti Cult which is in vogue among the Tribals. This practice of Shakti Cult has gained a significant religious response from the tribals from different areas of Kandhmals and Koraput regions.

In addition to their own religious practice, the Kandhs of Kandhmals have a strong spiritual nexus with the Goddess 'Bharal Devi', and perhaps, for this reason there has been hardly any possibility of conversion of Kandhs in to Christianity.

In course of time the tribals of Koraput have developed divine attraction towards the Goddess 'Kanak Durga' in Jeypore palace. So also is the case of the tribals of Kandhmals with the Goddess 'Bharal Devi' at Balaskumpa village. Currently, the observation of the Dussehra rituals at both the places is a glaring testimony of synthesis of Hinduism and tribal religion. And that indicates not only the religious convergence of the Hindu Kings and the Tribals but also their political and administrative mechanism resting upon the past patronage of the tribals to the Kings and their rules in the tribal countryside.

In the past, from the military point of view, the services of the sturdy tribals were essential for the defense of the kingdom. This value of the past tradition needs to be revived and respected now by way of selecting suitable tribal youths of the locality before training orientation appearing the examinations for recruitments for military, paramilitary and police services. This will help generate employment and incomes among the tribal youths as well as enable them to serve the nation.

# References

- Konhra, D. 1997: "Debeepeetha Balaskumpa", Smaranika, KandhamalMahostaba (in Oriya), pp.43, 44.
- Mishra, A. C. 1997: "Kandhamalara Dharmika Parampara", Smaranika, Kandhamal Mahosthaba (in Oriya), pp.17, 19.
- 5. Mallik, K.C. 1997:"Prachina Itihasre Kandhmal", Smaranika, Kandhamal Mahosthaba (in Oriya), pp.1-10., (c.f T.C., Rath, 1918: Utkal Sahitya, 31" year, pp.133-136), p-10, (c.f., N.K. Sahu. 1977: Oriya jatira Itihas, p.347.
- Eschmann. A. 1978: Hinduization of Tribal Deities in Orissa: the Sakta and Saiva Typology", The Cult of Jagannath and the Regional Tradition of Orissa, Manohar Publication, New Delhi, (ed. by A. Eschmann, Kulke and Tripathy), P-81.
- 7. Eschmann, A., H. Kulke and G.C. Tripathy 1978:" The Formation of the Jagannath Triad", The Cult of Jagannath and the Regional Tradition of Orissa, Manohar Publication, New Delhi, (ed. by A. Eschmann, Kulke and Tripathy), P. 195
- 8. Mishra, A. 2004: "Festival the tribal way", Sakti, Dussehra 2004, The New Indian Express, Bhubaneswar, p-26.
- Rath, P. 2004: "Those were the days", Sakti, Dussehra 2004, The New Indian Express, Bhubaneswar, p-24.
- 10. New Indian Express, 2006:News Items, Bhubaneswar, dated 27.9.2006, p. 5 and dated 4.10.2006, p.5.



Research Officer, SCSTRTI, CRPF Square, Bhubaneswar

# Bonda Festivals: Continuty and Change

A.C. Sahoo

Festivals are woven inseparably into tribal culture and each festival has its own distinguishing features and characteristics. Each community projects its own socio-cultural significance and uniqueness in its observances and celebration. Most of the festivals have their respective history of origin and ritual exercise. Festivals not only provide an occasion for funs and frolics but also give an opportunity to the people to remember there ascribed past history and renew socio-cultural identity. Most of the tribal festivals reflect the ingenuity and belief system whichd are inlaid in different pursuits of life. It gives them a lot of pleasure and keeps them away atleast for a moment from the humdrums and dullness of life. The festivals act as mirror, which reflects the images of practicing religion, material culture, social value system and ethics of a community. It has over different social control organization, economy and regular life pattern of the tribal people. Under the impact of modernization and change, tribal festivals are being rapidly transformed and in many places disappearing due to paradigmatic shift in socio-economic factors. Perhaps this is the high time to study the tribal festivals and record the same for the posterity before these are completely transformed or disappeared.

The article highlights focused on the most important festivals of the highland Bondas. The highland Bondas are famous for their fascinating costumes, homicidal behaviour, unfamiliar tongue and individualistic personality. They speak language of their own that is 'Remo' which comes under the Austro Asiatic speaking group. They are one of the 13 identified Primitive tribal Groups of Orissa and confined within a contiguous area of 150 Sq. Kms. As on to day, around 1500 highland Bonda families comprising 6000 populations take shelter in the whole highland Bonda hills. There are 32 revenue villages of which presently 28 are inhabited by the Bondas and the rest four are uninhabited. All the above Bonda villages come under Andrahal and Mudulipada Gram Panchayata of Khairput Block in Malkangiri district. They depend on gathering of minor forest produces, slash and burn type of rotation cultivation, streambed wetland paddy cultivation and hardly on wage earning. Their villages are situated on hill and mountain slopes and valleys starting from 3000ft to 5000 ft above the sea land; hence their abode is most suitable for horticultural crops. Their villages are a cohesive and functioinal unit, which is marked by evergreen jackfruit and mango trees, 'Sindibor' the sacred megalithic platform around which the socioreligious life of the people revolves. The thatched houses of a village are dispersed within a contigious area. Each Bonda home is a self-contained unit and the village is democratic in its activities. The Bondas domesticate animals and birds for several socioeconomic purposes however, bullock and cows are kept in cowshed separately built within the courtyard but goats and chickens are given shelter in the pigsty and chicken pen respectively. The village traditional council consists of the secular head Mudulipad is the kingpin of all the Bonda villages and its Naik occupies special status in the whole area. Mudulipada is also famous for 'Patakhanda Mahaprabhu' sacred royal sword enshrined on banyan tree located in a scenic place within the Mudulipada village.

Like many other socio-culturally vibrant tribal communities, the Bondas practice a number of festivals, which are associated with vital religious and economic factor. In each Bonda festival, two very important aspects are noticed one is eating, drinking, singing, dancing, merry making, social visit and traditional enjoyment in groups and the other is appeasement of different Gods and Goddess, malevolent and benevolent spirits and various deities those who are responsible for multifarious happenings. The magico-religious functions associated with festivals are to ensure blessing of the unseen power who safeguard them from different

danger and miss-happening. Because of the practice the aggressive and socially maladjusted Bondas develop the feeling and social solidarity in spite of stand off among themselves. Mostly on festive occasion, group feeling is intensified which provides a sense of security. The social solidarity is also strengthened resolving temporarily quarrel, conflict, tension and misunderstanding between a few individuals and clan groups. Moreover, communal festivals also provide them the opportunity to take revenge on the enemies. Some of their very important festivals are Chait Parb (Giagige), Pus Parab, (Sumegelierak), Mag Parb (Susugige), Kimdar gige or Geursung-gige, Bandapand Parb (Genrgige) etc. These festivals give insight of their social structure, social values, religion, cultural institutions, social behaviours and pattern of interaction between individuals and groups. The festivals celebrated by the Bondas are related to the food gathering, hunting, agriculture, consumption of new food items and respect to deities responsible for their prosperity. They celebrate festivals at the individuals' family, village and region level.

During the festivals they worship Gods and Goddesses benevolent and malevolent spirits enshrined within the houses, village boundaries or located on hills, mountains and other important places. They also worship before the huge banyan tree where the PATA KHANDA (a sacred sword) is stayed put. A large number of festivals

are usually observed at the Sindibor, which is stone platform under a tree where most of the community functions are observed.

The Bondas make sacrifices to their deities and ancestral spirits reigning from egg, fowl, pigeon, goat, pig, cow and buffalo. The sacrifice is made at the village level then followed by each family and individual.

In rare case, it is first done at the family level then performed at community level. Gods, Goddess and spirit are worshipped by offering prescribed sacrifices and Gods are invoked for good health happiness and rich harvest. As delicacy, nonvegetarian and special food items are enjoyed as per family economic status. Man and women dance together and this is the occasion to meet their closed friend and distant relatives. They perform colorful dances to make the occasion quite enjoyable.

During the festival period, boys and girls meet freely which may lead to future marriage. They also invite kinsmen from other villages and married daughter are also expected to come to their respective parents house. The close relatives bring gifts and there is an exchange of materials and drinks. In several ways human and divine, living and dead are made to take part in the festival. The life of a Bonda is full of uncertainties, however, festivals provide them relaxation, pleasure, recreation and happiness to make the life most successful.

Through out the year they celebrate a number of festivals at community level. All Bonda people observe of these festivals during the same period but certain festival is there which are performed at their respective village level with view to take part in each other's festival. Some of the most relevant and fascinating festivals are observed with much pomp. Some of the festivals are described in the proceeding page incorporates the change and continuty in observance of various festivals.

# Chait Parb (Giagige):

The most exciting festival and colorful celebration ceremoniously observed by almost all Bondas is Gigagige. In the early summer the people are quite free from agricultural persuit, when the Bonda house is not deficient in foodstuff and the streams are rich for fishing and jungle is suitable for hunting. The people celebrate the occasion with all seriousness keeping much emphasis on indigenous taboos, rituals and other socio-cultural value. About half a month is spent with much pomp and show in which all the people without any difference in age, sex and position, take active part. Until this occasion many a forest produces, though found abundantly are neither plucked nor eaten. The importance of the observances is to eat mango and other fruits ceremonially, after a communal first-fruit-eating rite. Perhaps long ago when the people were absolutely food gatherers and hunters and their entire life depends on edible fruits and forest games, they had started this. As a festival of fruit gathering of mangoes they could see the bounty of the gods made manifest. This was an occasion to celebrate with rituals. The hunted animals are brought by men and the mangoes are gathered by the women. Moreover another factor regarding this celebration is communal hunting where all the games will be divided equally, even when the game is shot by an individual Bonda. It shows their mutual cooperation as well as competition. Apart from that works in jungle are started after the celebration, perhaps meant to satisfy the jungle protective spirits and mother earth that grant better production. On the whole it includes merrymaking and enjoyment and relish a change of dietary items. The celebration has great ritualistic value for food gathering hunting, fishing and shifting cultivation economy.

On a suitable Sunday in the Month of April (Chait) the Sisa sacrifices a brown hen in usual process before Mali deota, and on the next Thursday another sacrifice is made before Hundi, which needs a pig, a brown hen and an egg. Mango is offered to the village deities ceremonially after which, the community is allowed to pluck and consume the same. This is a very important affair of the village priest but few villagers may also participate. On he next Sunday, after the day on

which first sacrifice is made before Mali Deota, guests arrive from different villages and they are offered gruel of Mandia flour and rice to eat. After taking this all the guests are supposed to go back because from the next day it would be strictly prohibited for outsiders to enter inside the village and for any villager to go out. From Monday all the people abstain from any intoxicating drink till the completion of the celebration. Early in the morning the village magicoreligious head conduct a magi coreligious performance to sanctify the hunting weapons. For this sacrifice of goat, a fowl and an egg are compulsory. Apart from this the usual prerequisites like coconut, rice, turmeric powder and powders of black and red soil are added to the sacrificial necessities. participants after this performance go for hunting in the nearby forests in a group and come back by late evening. If they have any game with them, it is kept in the house of Sisa and all the weapons are sprinkled with sanctified water, collected from all the houses. According to the people, this makes hunting easy, the other villagers may be jealous and send mystical power, but if the sanctified water is sprinkled over the weapons and victims, then no magic will work. Again on Tuesday, they all start for hunting and return back by evening. Hunting games on these two days are shared in the traditional process and it is enjoyed in every family. In this evening the head of each family take

seeds of Mandia, paddy and others and sow in their courtyard. Now till the coming Tuesday, that means for another seven days, hunting in group continues and all the people enjoy special non-vegetarian diets in their respective houses. Then on Tuesday again the village magi co-religious head goes to his field meant for shifting cultivation to offer a sacrifice and sows the seeds after spading at a spot. He comes back after cooking the sacrificial matter and eating them. From the next day all the people are allowed to start sowing on family level Mandia gruel can be eaten which was restricted since the staring of Giagige occasion. Some of the other observances like dancing of the girls with special dresses along with the boys attract the attention of the observer. The girls dress themselves with a number of colored clothes and small brass bells and keep axe on the shoulders and torch in their hands. Songs in question-answer from between two opposite sex groups are exchanged. Within the festive hunting whenever a game is caught, a fowl is sacrificed to Bangur, the forest god, while they distribute the ceremonial hunts. Special share is given to three persons the magico-religious head, the first hunter and the second man who brought end of the life of the hunt. They are given the back hips, one front leg and a portion of the hest respectively.

After this ceremony, not only the mango eating, hunting, fishing and sowing is started, but the young boys

and girls bonding together enjoy the spring breeze also. Moreover, appeasement of demigods, satisfaction of the dead and demons are few other additional attributes of this tribal function. Consecration of hunting weapons and sexual abstinence of the Sisa, taunting songs of the women when the male folk fails in hunting and special type of dance and song near Sindibor, consecration of fruits and seeds through ritualistic observance and necessary precaution measure are special characteristics feature of the Bonda Giagige celebration.

One discerning observer finds the slow change set in the observance of this famous festival of Bond tribe. The rituals are mechanically adhered to on the background of retreating forest cover, where hunting is simply a reminiscence of the past. One can get changes in the intake of rituals food habit, where is replaced largely by delicacies procured from market.

# Pus Parb (Sumegelirak):

The other exciting and enjoyable festive occasion in the month of Pus (January) by almost all Bondas is Sumegelirak. All over the year, starting from the children up to old await for this celebration: it is one or in different way quite pleasant and enchanting for them. On one hand the magico-religious rite is associated with ceremonial eating of bean, cutting of Krang branches for cloth, collection of grass for thatching, gathering of few other jungle produces, consumption of

newly harvested grains and on the other hand, it signifies the steps taken by the boys and girls for enjoyment. Celebration starts on a suitable Monday and continues consecutive 8 days. On previous Sunday the people purchase necessary requisites for the celebration including cows and bullocks for their consumption. Early in the morning the magi co-religious head (Sisa) collects bean, Kerang branch, thatching grass and many other fruits available in that season and not yet eaten. He performs the magi co-religious rite season and not yet eaten. He performs the magi co-religious rite early in the morning on Monday before the village deity where a black, a white and a brown cock and a goat are sacrificed along with coconut before. Deities and spirits like Sun God, evil spirits, Hundi deota, Kot deota, Mali deota, respectively are satisfied with the sacrifice and coconut is offered to the Iswar which a Hindu deity is believed by highland Bondas Now-a-days, it is the impact of Doms living beside them. Sacrificial animals are distributed among the villagers but the liver and head are taken to be cooked for a communal consumption in a group consisting of three or five members. After this traditional rite everybody is allowed to eat bean, before which touching of the same is strictly prohibited. Moreover in small groups cows and bullocks purchased or arranged for the occasion is killed which supplies enough beef for each family. Brewed beer, wine and sago palm juice are consumed in-group.

All over the day, the people go on gossiping, eating and drinking as much as they can. During this time people do not go for shortage of foodstuffs due to earlier harvest and nobody thinks of the future too.

In the next day that is on Tuesday ceremonial fishing is conducted in separate groups of males and females. Being back they consume fishes and crabs along with drinks that have kept for the purpose. On the Wednesday morning, a magi co-religious rite is performed again. The necessary prerequisites are powder of millet (Kangur flour) a type of lead (Siari leaf), Kirimator which is a special type of cake prepared from the paste of millet (Kangu), another millet (Dangarani) been seeds. All these must be powdered in a wooden hole made on a big log of jackfruit tree or Bija tree feathers of whites and brown cock, a coconut and two cocks of white and brown colour. After the sacrifice the people are allowed to taste Kirimator and meat of rat and fishes that had been preserved. On Thursday Kirimtor cake and cake out of millet flour (Kangu flour) is prepared by the wife of Sisa. At about 2.p.m Sisa comes at Sindibor along with the materials and a number of sticks of sago palm. When the kidding sagar is beaten at Sindibor, all the participants assemble. The stick play takes place between the boys, adult and old of equal age. When it is over, the boys are given special food materials brought by Sisa. It is told that rice of millet and cake of small

millets (Kangu) along with meat of rat is given to the boys of Bartikud but all others are offered special cake (Kirimtor) and usual rice. Beef and fowl are also offered, if there is any. Then all young ones depart to enjoy the night in their respective youth dormitories. On the next day (Friday) stick fight of the adults and olds are conducted after sacrifices of a brown cock, which is really interesting to be hand one On seen. aggressiveness is shown by beating each other and they embrace and salute before they start the fighting. Moreover, they kill few cattle's and consumption. for Neighbourers are invited and they all enjoy the beef and traditional drinks which reveals their customary hospitality. In the late evening they dance, drink, sing and eat special food items and the tired youths go for a sleep. On Sunday the last magi coreligious rite is performed by the Sisa who is to sleep in the boys dormitory. On Sunday he sacrifices a cock along with flour or small millets, which is done far away from the village and the sacrificial fowl is left on the spot for the unseen power.

From the celebration and its process of observance it is clear that it has a great significance for eating some newly produced grains and seasonal jungle availabilities. Moreover the enjoyment and merrymaking of the people being free from the anxiety of agricultural operation, freedom among the boys and girls and crossing the traditional limit are more unique.

Not only the dance and songs are enjoyed but also premarital and extramarital affairs are recorded. Taste of special food items like rat, Kirimtor, been along with newly brewed intoxicated drink led the people to maximum enjoyment. Sharing exchange of special food items and active participation are the speciality of this festive occasion. Their attack by sago palm stick and their affectionate embracing before and after and game are better illustrations of their personality. This is the only occasion in which no family undergoes without food. All the persons like Sisa, Naiko, Chalan, Bariko and others are busy in their respective ceremonial works, no body interferes in any other's activities and everybody enjoy their own.

The Bonda people are no more confined to their subsistance agriculture only. In the globlised world of diversification of economic pursuits the erstwhile Bonda now is exposed to different overcomes of Income Generation on worker in industry or worker in construction boom. These diversified field make them to come across different spectra of culture. Due to this factor, the Push festival registers in itself miniscule changes in its observance.

# Magh Parb (Susugige):

Since time immemorial highland Bondas have special fascination towards agriculture. They collect their environment resources for subsistence. They have an unlimited faith on the magi co-religious rites, which to them are the better ways to satisfy their Gods, Goddeses and spirits to achieve the best. Perhaps this is the supporting factor for which they perform a seed consecratory rite on communal basis which will affect the harvest of the coming year. Moreover the representatives particularly Naiko (the village secular head) is selected on this occasions and he is given a mass honour for his special work and rank.

In the month of February (Magh), on a suitable Monday, the villagers arrange funds for sacrifice. Very early in the morning Sisa gets ready finishing his morning duties. From few villages it is recorded that an experienced person of Badnaiko, Kuda or Kirsani Kuda may perform the magico-religious rite on this very occasion. A handful of seeds from every family is collected in a basket and taken to Sindibor or before the deity like Hundi. The process of rite is very simple, Sisa sacrifices two fowl or brown and white color, while sacrificial blood is sprinkled, different and spirits Gods, Goddesses responsible for agriculture and they are invoked. The Bursung who is mother earth is most important and her help is needed. Hence, she is called repeatedly by the magi co-religious head. He prays for their additional health and happiness of the society and increase of cattle wealth for their additional economy. Especially this occasion is meant for the measuring of the seeds in the basket before the sacrifice and after completion of the

magi co-religious rite. If the amount increases then it indicates for a better production in the year. If decreases it is an inauspicious sign for the coming harvest. According to highland Bonda, it is true that there would be increase or decrease in amount. Not only the harvest but products of jungle and kitchen garden are also anticipated from this practice. On the very spot selection of new secular head and other officials may take place if the people so disliked by the people the change is anticipated. In case of new selection, a person's name is announced and if he accepts the proposal, a new cloth is wrapped on his head and mark of blood of sacrifice is given on his forehead. In the traditional way he takes oath to do everything for the people. In the meantime a senior person also advised him how to see the affairs, how to look after the people, and how he should be hospitable to the Government officials, and other outsiders. When the selection is finished, he is taken to his residence by few people on their shoulder and in his house a simple rite and drinking party is celebrated. The people gather together, distribute the consecrated seeds among themselves, which they take to their respective houses and keep in the main grain basket, which is regarded as best for sowing. In the evening all the people of all age and sex groups gather at Sindibor and dance together. Few old relationships in the last Pus Parb (Sumegelirak) may be developed more and the gathering dispersed when they are very tired of dance and fold songs. The function comes to an end and the people do their usual work.

The Magha Parab is out and out agriculture related festival observed considing the post harvest time. community the Interestingly governace and tribal polity which was usually discuss in the festive time, are replaced now-a-days Panchayata System of grassroot democracy. This results subtle changes in the traditional ethnic governance. This has very good impact on the organisation and observance of the festival.

## Kimdar gige or Geursung-gige:

The Geursung-gige sacrificial arrangement made by the youth dormitory boys and its significance associated with Sindibor is the striking characteristic feature of this festival. In the month of October, on a Friday all the youth dormitory boys go round from door to door for collection of ceremonial alms. They all return back with few basketfuls of grains and exchange it for a pig and brown fowl. A male pig and brown hen is usually preferred but a female pig and cock may solve the purpose. The husked rice is kept for magi co-religious rite. Boys along with magi co-religious head come to Sindibor. The sprinkled the blood of the pig is taken from the snout. The blood is also smeared on the cooked rice, on the stones arranged here and there and on the spot. Blood stained rice is distributed among all the villagers and rest is consumed by

the boys along with Sisa. The rice is shared by every family in the village and is kept carefully for consumption. Some seeds are also sanctified for sowing. Head of the sacrificial pig and fowl are given to Naiko but rest is equally shared among the villagers. Boys do not show their selfishness by eating all the pork rather their oneness and spirit of communal feeling is highlighted. All over the day the boys of youth dormitory play different traditional games and all the kin sends gifts of special food to and fro, prepared for the purpose. Apart from this they arrange non-vegetarian food. In every family special foods are enjoyed but Mandia gruel is prohibited for that day in almost all families. In addition to that special care of the ancestral deities is taken and almost all the helpful spirit living in different known and unknown centers is invoked. Almost all the people keep abstain from any sort of jungle work or agricultural operation. In addition to that the special nonvegetarian food prepared for the occasion must be finished on that very day. If there is any surplus it should be thrown away; According to highland Bondas this is the occasion when all the spirits and deities associated with agriculture are offered sacrificial blood to raise fertility in field and families. Few of my young informants conveyed that through the sacrifice they also purify themselves because they might have done something mischievous during the month of January.

This festival highlighting the Bonda boys and girls who are yet to be wedlock also faces changes. The generation next Bonda boys and girls feel hesitated to follow the ageold tradition. Though they visit their ethnic deity Sindibor yet, they don't nourish the traditional faith.

# Bandapana Parb (Genrgige):

Feasts, festivals and magi coreligious rites associated with highland Bonda culture has been designed according to the ecological environment, socio-cultural matrix, norms and values of the community. Alike few other festive occasions cum magi co-religious rite Bandapand Parb (Genrgige) is one of them. It is observed in the month of July on a Sunday, or Tuesday, or Friday according to the convenience of the people. In the traditional procedure the main deities of the village as well as popular spirits are given sacrifice according to prescribed traditional order. On the chosen day sacrifice of a brown cock along with few other requisites are offered before Hundi (a traditional deity). Sisa conducts the rite in presence of other persons of the village. At the time of sacrifice few other prerequisites like mango kernel, new vegetables and fruits are also offered to the deities. Apart from that on family level few individuals also perform the same rite to satisfy their ancestral spirits. On this very occasion a cow may be sacrificed in the name of different deities responsible for safety and propriety of agricultural crops. But it is the noteworthy phenomenon that a number of other cows and bullocks are killed, one animal by few neighboring families for consumption purpose. For a complete week the people abstain from all the agricultural and forest works. Offering of food gifts are noted in every village on this very occasion. All over the week consumption of special diets, drinks and non-vegetarian items in a group of friends are real in the society on this occasion. But almost all women make themselves busy to remove kernels from the mango seeds. Apart from that a number of leaves, kernels from the mango seeds. Apart from that number of leaves found either in the kitchen garden or in the jungle is eaten after this ceremonial observation. Thus for Bonda it is a very important rite because of its approval for eating a number of things which really keep them alive in the isolated deep forests and hill pockets. Dependence of their life of family members go to collect the shoots and mango seeds and store them for future use. Therefore this occasion is more important for their gathering and food collection economy than agriculture or family fertility.

Like other Bonda festival, this one also seen changes in its structural organisation and observance. The prebrocasting time is seen messed up of with new ideas relating to agricultural pracites.

# Continuty and Change:

The Annual Cycle of Bonda festival comes under the endless impact of the changing time. Earlier the change comes almost impercapitably and in slow manner. This was much to do with evolution of Bonda society from subsistance agriculture with mono-economic sco-cultural life. The impact of on going globalisation having the motto of uniform, market culture, road rollered simply little communities and their little spread enclosed culture.

The Bonda people are no more found hidden in the dense forest. They are exposed to various waves of culture coming along with the ecotourists from within and outside of the country. The State owned media, having its aim of bringing the tribal people in to mainstreaming process has its continous impact to intensify mutation in the traditional culture.

It is very interesting to see how globalisation with spread of material culture influence the Bonda tribe in the Ankadeli Market place and Mundiguda which usually sit in the thrusday and friday. The high land Bondo shorn of their traditional gear of Ringa and neck adornment congragated in the market place where the fashionable material world has wholly imprisoned them. They

have a radical change in dress materials and food habits.

In addition to it, the process of conversion to Christianity and Sanskritisation has had its impact on the changes. The shiva temple constructed in the mudulipara, attracts nos of tribal people and they are found reasonably comfortable in the new faith and value.

All the cumulative influence brought changes to Bondo society and it on the turns inthences the organisation of various ethnic festival.

Inspite of all the changes, Bondo festival still has retained its characteristics of traditionality in some of its sociological and social aspects. The change is reqistered more than the continuty in the present time.

### Conclusion:

Globalization sponsored marketled socio-economic mechanism comes as the last knell in the coffing of tribal festival worldwide. The tremors of the globalization roadrollered the little communithy with their miniscule culture. As a result of this various tribal festival are pushed to the background.

The Bonda tribe's people, and the cycle of gtheir festival are no exception to it. Nowdays the festivals are observed without having the original intention and spirit.

#### Bibliography

Bhattacharya, Asutosh.

: Bondo, Study of the distribution of oil pressers, Koraput District, Orissa, 1952.

Chattopadhyay, R.P.

: The Bondo tree presences and its links, J. As. Soc. Bengal (Letters) Vol. 24, No. 1, 1985.

Das, G.N.

: A note on the hill Bondo of Koraput district Orissa, Vanyajati, Vol. 4, 1956, PP.103-113.

Das Patnaik, P.S. and Sarat Das.

: A comparative analysis of the congestive abilities of unschooled children of Bonda and Dongria Kondh of Koraput District, Adibasi, Vol. XVII, Nos. 1-4 (1977-78), PP. 31-42.

Elwin, Verrier

: The Bondo murderers, Man in India, Vol. 25, No. 1, 1995, PP. 56-65.

Elwin, Verrier

: Bondo highlanders, Bombay, Oxford university press, Indian Branch, 1950.

Furer-Haimendorf, V. Von

: Megalithic ritual among the Gadabas and Bondo of Orissa, J.A. S Soc. Bengal, Vol. 9 (Letters), 1943, PP. 149-178. Avenue to marriage among Bondos of Orissa, Man in India, Vol. 23, No. 2, 1943, PP. 168-172.

Hotton, J. H.

: Bondo Paraja, Tour Note of the Census Commissioner for India, Census of India, 1931.

Mohanty, Umacharan

Bonda, Adibasi, Vol. V. No. 3, (1963-64) PP. 57-60.

Nayak, P.K.

: From Bondage to Rural Enterprises - A situational analysis and participatory strategies with the Bondo Highlanders. Viba Press Pvt. C-66/3 Okhla Industrial Area, Phase – II, New Delhi, 2003.

Rao, T. Nageswar.

 Visit to Bondo Hills, Adibasi, Vol. 2, No. 1. (1957-58) PP. 21-26.

Senapathi, Nilamani.

: Bonda Orissa District Gazetters, Koraput,

Vedhek, R.P.

: Orissa Ki Adimajati Bonda (In Hindi) Vanyajati, Vol. 3, No. 4, 1954, PP. 126-128.

Vyas, A.

: Bondo Parorja or naked Parojas of Koraput District. Tribes of India, New Delhi, Bharatiya Adimajati Sewak Sangha, 1950, P. 1991.

> Director ATDC, Bhubaneswar

31



# ସାନ୍ତାଳ ସମାଜର ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବ ଓ ସାମାଜିକ ବିଧି

ଚୈଚନ୍ୟ ପ୍ରସାଦ ମାଝି

ଇାରତ୍ୱର୍ଷରେ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯେତେ ତଫସିଲ ଭୁକ୍ତ ସଂପ୍ରଦାୟ ଅର୍ଥାତ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀଙ୍କୁ ଚିହ୍ନଟ କରାଯାଇଛି ତନ୍ୟୁଧରୁ ସାନ୍ତାଳ ସଂପ୍ରଦାୟ ସର୍ବ ବୃହତ ବୋଲି ଅନେକ ନୃତତ୍ତ୍ୱବିଦମାନେ ମତ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କର ଜନ ବସତି ଭାରତ ବର୍ଷର ମଧ୍ୟ ପ୍ରଦେଶଠାରୁ ଆରୟ କରି ପୂର୍ବାଞ୍ଚଳ ରାଚ୍ୟ ତ୍ରିପୁରା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିସ୍ତୃତ ଅଞ୍ଚଳରେ ସ୍ଥାନେ ସ୍ଥାନେ ରହିଥିବାର କଣାପଡ଼େ । ଏମାନଙ୍କର ଭାଷା, ସଂସ୍କୃତି, ଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ସାମାଜିକ ୠଲିଚଳନ ଅନ୍ୟ ସଂପ୍ରଦାୟର ଲୋକଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ ଖାପ ଖାଉ ନଥିବାରୁ ସାଧାରଣତଃ ଅଲଗା ବସତି ସ୍ଥାପନ କରି ରହନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ଗାଆଁ ବା ବସତି ଭିତରେ ଘର କରି ରହିବାର ଦୃଷାନ୍ତ ପ୍ରାୟ ବିରଳ । ଆମ ଓଡ଼ିଶାରେ ସ୍ୱାଧୀନତା ପୂର୍ବେ କେବଳ ମୟରଭଞ୍ଜ, କେନ୍ଦୁଝର, ନୀଳଗିରି ଓ ତେକାନାଳ ଗଡକାତ ରାଜ୍ୟମାନଙ୍କରେ ବସବାସ କରୁଥିଲେ । ସ୍ୱାଧୀନତା ପରେ ଏହି ସଂପ୍ରଦାୟର ଲୋକେ ବହୁ ଶିଚ୍ଚାଞ୍ଚଳକୁ ଜୀବିକାର୍ଜନ ପାଇଁ ଯାଇ ସେଠାରେ ନିକର ବସତି ସ୍ଥାପନ କରିଥିବାର ଜଣାପଡ଼େ । ଓଡ଼ିଶାର ମାଲକାନ୍ଗିରି ଜିଲ୍ଲାରେ ଭାରତ ବିଭାଜନ ବେଳେ ପୂର୍ବ ପାକିସ୍ଥାନ (ବର୍ତ୍ତମାନ-ବାଙ୍ଗଲାଦେଶ)ର ରାଜସାହୀ ଅଞ୍ଚଳରୁ ଶରଣାର୍ଥୀ ଭାବେ ଆସିଥିବା ପ୍ରାୟ ୫୦୦ ସାନ୍ତାଳ ପରିବାରକୁ ଦଶକାରଣ୍ୟ ବିକାଶ ଅଧିକାରୀ (Dandakaranya Development Authority) ଥଇଥାନ କରିଥିଲେ । ସେମାନେ ବର୍ତ୍ତିମାନ ଓଡ଼ିଶାର ସ୍ଥାୟୀ ବାସିନ୍ଦା ଭାବେ ରହିଛନ୍ତି ।

ନୃତତ୍ତ୍ୱବିଦମାନଙ୍କ ମତରେ ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କ ଉପରେ ସବୁଠାରୁ ଅଧିକ ଗବେଷଣା କରାଯାଇ ବୃହତ ଗବେଷଣା ଗ୍ରନ୍ଥମାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରାଯାଇଛି । ହେଲେ

ଏବେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଜାତିର ଅନେକ ରହସ୍ୟ ଅନାବୃତ ରହିଯାଇଛି ।

ଭାରତ ବର୍ଷର ବହୁ ଆଦିବାସୀ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଆଧୁନିକ ଶିକ୍ଷା ଓ ସଂସ୍କୃତିର ପ୍ରଭାବରେ ଆସି ନିକର ଭାଷା ଓ ସଂସ୍କୃତିକୁ କାଳକ୍ରମେ ତ୍ୟାଗ କରିଥିଲେ ହେଁ ସାନ୍ତାଳ ଜନଜାତି ବହୁ ଘାତ ପ୍ରତିଘାତ ସତ୍ତ୍ୱେ ନିକର ସ୍ୱତନ୍ତତାକୁ ଅକ୍ଷୁର୍ଷ ରଖିବା ସକାଶେ ଟେଷ୍ଟା କରୁଛି । ଏପରି କି ସାନ୍ତାଳ ଲୋକେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟ ଧର୍ମକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ମଧ୍ୟ ନିକର ଭାଷା ଓ ସଂସ୍କୃତିକୁ ଛାଡ଼ି ପାରିନାହିଁ । କେବଳ ଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସରେ ହିଁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଛି ।

ଅତୀତରେ ଶିକ୍ଷାର ଆଲୋକରୁ ବହୁ ଶତାବ୍ଦୀ ଧରି ବଞ୍ଚ ହୋଇ ରହିବା ଫଳରେ ନିକର ଅତୀତ ସଂସ୍କୃତି ଓ ପରମ୍ପରାକୁ ଲିପିବଦ୍ଧ କରି ରଖିବା ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୟବ ନଥିଲା । କେବଳ ଲୋକ କଥା, ଲୋକ ସଙ୍ଗୀତ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପାରମ୍ପରିକ ଲୋକାଚାର ମଧ୍ୟରେ ଏହା କ୍ଷତ ବିକ୍ଷତ ଅବସ୍ଥାରେ ରହିଛି । ତେବେ ଚଳିତ ଶତାବ୍ଦୀର ତିନି ଦଶକର ଶେଷ ଭାଟରେ ସାନ୍ତାଳୀ ଲିପିର ସ୍ରୟା ପଶ୍ଚିତ ରଘୁନାଥ ମୁର୍ମୁ ଏହି ଭାଷା ଓ ସଂସ୍କୃତିକୁ ଏକ ନୂତନ ଇୀବନ୍ୟାସ ଦେଲେ । ସେ ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଷାରେ ବହୁ ପାଠ୍ୟ ପୁଞ୍ଚ, ବ୍ୟାକରଣ, ନାଟକ, ଉପନ୍ୟାସ ଓ କାବ୍ୟ ରଚନା କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଣୀତ 'ଅଲ୍ଚିକି' ଭାଷା ଲିପିକୁ ଓଡ଼ିଶା, ବିହାର ଓ ପଣ୍ଟିମବଙ୍ଗ ସରକାରମାନେ ସ୍ୱାକୃତ ଦେଇ ପଶ୍ଚିତ ରଘୁନାଥ ମୁର୍ମୁଙ୍କୁ ଗୌରବାନ୍ତିତ କରିଛନ୍ତି ।

ଅବଶ୍ୟ ଆଲୋଚ୍ୟର ବିଷୟ ବୟୁ "ସାଡାଳମାନଙ୍କର ପାର୍ମଣିକ ସଙ୍ଗୀତ"। ଆଗରୁ ସୂଚନା ଦିଆଯାଇଛି ଏହି ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଲୋକେ ପରସ୍ପରଠାରୁ ଦୂରରେ ରହୁଥିବା ଯୋଗୁଁ ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏମାନଙ୍କର ଲୋକଗୀତ ଓ ଲୋକ କଥାରେ କେତେକ ପାର୍ଥକ୍ୟତା ପରିଲକ୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ମୂଳ ସ୍ରୋତରେ ପ୍ରାୟ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ରହିଛି ।

ସାଚାଳମାନଙ୍କର ସାମାଚ୍ଚିକ ଜୀବନକୁ ପର୍ଯ୍ୟାଲୋଚନା କଲେ ଦେଖାଯାଏ ଯେ, ସେମାନେ ଗୋଷୀ କୈନ୍ଦ୍ରାକ ଜୀବନ ଯାପନ କରନ୍ତି । ନିଚ୍ଚ ସମ୍ପଦାୟର ବନ୍ଧନକୁ ଛିନ୍ନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ପକ୍ଷରେ ସୟବ ହୋଇନଥାଏ । ଜନ୍ନଠାରୁ ମୃତ୍ୟୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତିର ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ଗାଆଁର ସାନ୍ତାଳ ପଞ୍ଚାୟତ "ମଣେ ହଳ" ସମ୍ପନ୍ନ କରିଥାନ୍ତି । ବସ୍ତି କିୟା ଗାଆଁରେ ରହିକାର ଚେଷା କରନ୍ତି । ସୁଖ ଓ ଦୁଃଖରେ ଭାଗୀଦାର ହୁଅତି । ଅବଶ୍ୟ ସମ୍ପ୍ରତି ଏହାର ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଦେଖାଦେଲାଣି ।

ସାନ୍ତାଳୀମାନେ ସଙ୍ଗୀତ ଓ ନୃତ୍ୟ ପ୍ରିୟ । ଯୁବକ ଯୁବତାମାନେ ଅଳ ବୟସରୁ ପିତାମାତାଙ୍କ ନିୟନ୍ତଣରୁ ପ୍ରାୟ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ତେବେ ଶିକ୍ଷିତ ପରିବାରରେ ନିଜର ସନ୍ତାନ ସନ୍ତତି ଉପରେ ପିତାମାତାଙ୍କ ଅଙ୍କୁଣ ରହିଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ସାନ୍ତାଳ ଯୁବକ ଯୁବତାମାନଙ୍କର ନୃତ୍ୟ ଓ ସଙ୍ଗୀତ ଶିକ୍ଷା ଗାଆଁର ଆଖଡ଼ାରୁ ଆରମ୍ଭ ହୁଏ । ଅତୀତରେ ଅଧିକାଂଶ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଯୁବକ ଯୁବତୀ "ଲାଗ୍ଣେ" ନୀଚ କରୁଥିଲେ । ଏହି ନାଚରେ ଅବିବାହିତ ପୁଅ ଓ ଝିଅମାନେ ତାଗ ନିଅନ୍ତି । ଅବଶ୍ୟ ଝିଅମାନଙ୍କୁ ନିୟନ୍ତଣ କରିବା ପାଇଁ ଜଣେ ଦୁଇଜଣ ପ୍ରୋଡ଼ା (ବୁଡ଼ାଲୋକ) ଦାଯିତ୍ ନେଇଥାନ୍ତି । ଏହା ସନ୍ଧ୍ୟା ୭ଟା ବା ୮ଟା ଠାରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇ ପ୍ରାୟ ୨/୩ ଘଣ୍ଟା ଚାଲେ ।

ସାନ୍ତାଳ ଲୋକଙ୍କ ପରିବାରରେ ବିବାହ, ନବଜାତ ଶିଶୁର ନାମକରଣ, ପୁଅକୁ ମନୋନୟନ

କରିବା, 'ବରଦେଖା' ସମୟରେ ସାନ୍ତାଳ ପରିବାରରେ ଉତ୍ସବ ପାଳନ କରାଯାଏ । ସେ ନିଜ ଗୁହକର୍ତ୍ତାଙ୍କ ଘରେ ଦଂ ନାଚ ଓ ଗୀତ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ନାଚରେ ଆବାଳ ବୃଦ୍ଧବନୀତା ଭାଗ ନେଇଥାନ୍ତି । ଏହି ନାଚ ପାଇଁ କୋଣସି ସମୟର ନିର୍ଘଣ୍ଡ ନଥାଏ । ଏଥିପାଇଁ ଦିନରାତି ମଧ୍ୟ ନୃତ୍ୟଗୀତ ଷଳିପାରେ । ଏହା ସାଧାରଣତଃ ପୁଅର ବାହାଘର ସମୟରେ ହୁଏ । ଏଥିପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ ଦରକାର ନାହିଁ । ଆଖପାଖ ଗାଆଁର ସାନ୍ତାଳ ଲୋକମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଉତ୍ସବରେ ଯୋଗ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ହାଣିଆ ମଦର ବନ୍ୟା ହୁଏ । ଗୃହକର୍ତ୍ତା ନିଜର ଆଭିଜାତ୍ୟ ଦେଖାଇବା ପାଇଁ ଆଗନ୍ତୁକ ମାନଙ୍କୁ ହାଶିଆ ଦେଇ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କରେ । ଏହା ହିଁ ଆଦିବାସୀ ଲୋକଙ୍କର ବିକାଶ ପାଇଁ ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ପ୍ରତିବନ୍ଧକ । ଏହା ଏକ ସ୍ପର୍ଶକାତର ପ୍ରଶୃଥିବାରୁ ନିଶା ବିରୁଦ୍ଧରେ ଆଦିବାସୀ ଯୁବ ସମାଚ୍ଚ ପ୍ରତିବାଦ କରିପାରୁନାହିଁ ।

ଲାଗଣେ ଓ ଦଂ ସେରେଞ୍(ର ନମୁନା ତଳେ ଅନୁବାଦ ସହ ଦିଆଗଲା :

ଲାଗଣେ ସେରେଞ୍ଜ (ଲାଗଣେ ଗୀତ) ରଚନା– ପଷିତ ରଘୁନାଥ ମୁର୍ମୁ :

"କଚା କନାଟ ବାହା ମହେଁ ହାୟରେ ବାହା ଦାନାଂ ରେମ୍ ତାହେଁ ଏନ୍ ବାହା ଇଚ୍ଚ୍ ଦୟ ବାଡ଼ାୟ ଲେମ ରେସେଦ୍

ବାହା ଦୟ ଗଜ୍ଆ?

ହାୟରେ ବାହାମ୍ ଗସ ଗିଡ଼ିଃ ଆ ।"

ଓଡ଼ିଆରେ ଅନୁବାଦ:

"ହେ ଫୁଲ! ତୁ ତ ଏକ ଅଜାଗାରେ, ବୃଷିର ଅନ୍ତରାଳରେ କଢ଼ ହେଉଛୁ ତୋତେ ବ୍ୟବହାର କରିବା ଲୋକ ତ ଦେଖିପାରିବ ନାହିଁ । ତୁ ଯେ ଅକାରଣେ ଫୁଟି ମଉଳି ଯିବୁ ।" (କବି କୌଣସି ଏକ ଯୁବତୀକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଏହାକୁ ରଚନା କରିଥିଲେ ।) ପୁଲର ଉରର:

ଲାଗଣେ ସେରେଞ୍ଜ :

"ହସଦ୍ ହିସଦ୍ ହୟ ଦେ ହୟ ମେ ବାହା ରେନାଂ ସ ଦ ନାଟାଂ ମେ ବାହା ଇଚ୍ଚ ଦ ବାହା ସୟେ ମା, ବାହାୟ ଥିତ୍ କଂ ମା ବାହା ଲାଗିଦ୍ ମନ୍ ଏ ବିନ୍ଧକ ମା ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

"ହେ ପବନ ! ଧିରେ ଧିରେ ବୋହି ଆସ, ପୂଲର ମହକକୁ ନେଇ ଯାଅ, ମୋତେ ଖୋକୁଥିବା ରସିକ ପାଖକୁ ଏବଂ ତା'ର ମନକୁ ଅଞ୍ଚବ୍ୟଞ୍ଚ କରିଦିଅ ସେ ଯେପରି ଖୋକି ଖୋକି ମୋ ପାଖକୁ ଆସେ ।" ଲାଗଣେ ସେରେଞ୍ଜ(ରଚନାପଶ୍ଚିତ ରଘୁନାଥ ମୁର୍ମୁ): "ତୂମ୍ବାଃ ଟାମାକ ସାଡ଼େୟା ରିହିଲ୍ ବିଦିଲ୍ ସାଡ଼େୟା ଲିପିର କାଡ଼ିର ଏନେକ୍ ଆଗେ ସାନାଇଞ୍ଜ ରୁ ବ ତାରକଃ ଆହଳମ୍ ହିଲାଉଆ କାଂଗା ହିଲକାଓ ଆ

ଲିପିର ଜାଡ଼ିର ଏନେକ୍ ଆଗେ ସାନାଇଞ ।" ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

"ମାଦଳ ଧୁମସା ଦୁହୁଲ ଦୁହୁଲ ବାଳୁଛି, ମୋତେ ଅନେକ ଉଙ୍ଗାରେ ନାଚିବାକୁ ମନ ହେଉଛି । ବାଜା ତ ଚାରିଆଡ଼େ ପ୍ରତିଧିନୀ ହେଉଛି, ମୋର ଦେହ ହଲି ଯାଉଛି, ଗୋଡ଼ ଚହଲି ଯାଉଛି । ମୋତେ ଅନେକ ଉଙ୍ଗାରେ ନାଚିବାକୁ ମନ ହେଉଛି ।" ଲାଗଣେ ସେରେଞ୍ଜ(ପଞ୍ଜିତ ରଘୁନାଥ ମୁର୍ମ୍ବ): "ରାସ୍ୱ ଦାଃ ଦ ଲିଂଗିନ ଆ ଚେହେଲ ଚେପେଲ ଲିଂଗିନ୍ ଆ ଜୀଣ୍ୱ ହଳମ୍ ଲ-କା ଇଦିଃ ଆ ଉନୁମଃ ରେହଞ୍ଜ ଆଁଗେନଃ ରେହଞ୍ଜ ରାସ୍ୱା ଦାଃ ରେଜ ଜୀଣ୍ୱ ହଳମ୍ଭ ଚାତ୍ର ଗଦ୍ କାଃ ଆ ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

"ଆନନ୍ଦର କେଉ ପାଣି ଚହଲି ଚହଲି ବୋହି ଯାଉଛି । ବୁଡ଼ି ଗଲେ ମଧ୍ୟ, ହଚ୍ଚିଗଲେ ମଧ୍ୟ, ଏହି ଆନନ୍ଦର ଜେଉ ପାଣିରେ ମୋର ଦେହ ଓ ମନକୂ ବୁଡ଼ାଇ ଦେବି ।"

ଉପରେ କେତେକ ଲାଗଣେ ସାନ୍ତାଳୀ ସଂଗୀତ ନମୂନା ଦିଆଗଲା । ଏହାକୁ ଅବିବାହିତ ଯୁବକ ଯୁବତୀ 'ଲାଗଣେ ନାଚ' ନାଚିଲା ବେଳେ ଗାଇଥାନ୍ତି । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଦଂ ସେରେଞ୍ଜ (ଦଂ ଗୀତ) ବିଭାଘର, ନବଳାତ ଶିଶୁର ନାମ କରଣ ଏବଂ ପରିବାରର ଆଉ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଉସ୍ବମାନଙ୍କରେ ଦଂ ନାଚ ସଙ୍ଗରେ ଝିଅ ଓ ପୁଅମାନଙ୍କର ଅନେକ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ରହିଛି । କେବଳ ସ୍ୱର ସଂଯୋଳନାରେ ସାମାନ୍ୟ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଥାଏ । ଦଂ ସଙ୍ଗୀତର ନମୂନା ତଳେ ଦିଆଗଲା । ଏହା ମଧ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ରଘୁନାଥ ମୁର୍ମୁଙ୍କ ଲୋକ ପ୍ରିୟ ନାଟକ "ବିଳୁ ଚାନ୍ଦାନ"ରୁ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଛି ।

ଦଂ ସେରେଞ୍ଜ(ଚାନ୍ଦାନ, ସାନ୍ତାଳୀ ନାଟକର ନାୟିକା ଗାଇଛନ୍ତି):

"ଠିଲି ହେରମେଦ୍ କାତେ ତି ରେ ବକାଃ ଆତେ ଇଞ୍ଜ ଇଞ୍ଜ ଅଷକ ଏନା ଦାଃ ଲୁଲୁ ବାଂଦ ସୁରିଞ୍ଜ ସେନଃ ବାଂଦ ଝାଇ ଇଞ୍ଜ ସେନାଃ ସୁରିଞ୍ଜ ସେନଃ ରେମା ହରିଞ୍ଜ ହୁଚଲୁଃ ।"

ଓଡ଼ିଆରେ ଅନୁବାଦ:

"କାଖରେ କଳସୀ ଧରି ହାତରେ ଲାଉ ତୂମାର ଡଙ୍କି ଧରି ମୁଁ ନଦୀକୁ (ପିଇବା) ପାଣି ଆଣିବା ପାଇଁ ବାହାରିଲି । କିନ୍ତୁ ମନେ ମନେ ଭାବୁଛି, ପାଖ ତୁଠକୁ ଯିବି ନା ଦୂର ତୁଠକୁ ଯିବି ? ପାଖକୁ ଗଲେ ଡ ମୋତେ କିଛି ବାହାନା ମିଳିବ ନାହିଁ ।" ଉପରେ ଦିଆଯାଇଥିବା ଗୀତର ଯୋଡ଼ି – ଚାନ୍ଦାନ ନଦୀରେ ପାଣି ନେବା ପାଇଁ ବସିଥିବା ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ଗାଉଛି ।

"କୁଳୁବ ମଝେଲ କାତେ ଠିଲି ଚା ପୁ କାତେ ବକାଃ ଇଞ୍ଜ ସାବ୍ କେଃ ଆ ଦାଃ ଲୁ ଲୁ, ଦାଃ ଇଞ୍ଜ ଲୁ ଲୁ କାନା ବାନାମ୍ ସାତେ ୟେନା ତିରେ ବକାଃ ହାୟରେ ଲୁଳୁ ଥୁଳୁ ।"

ଓଡ଼ିଆରେ ଅନୁବାଦ:

"ନଦୀବାଲିରେ ଛୋଟ କୂଅ (ବୂଆଁ) ପାଖରେ କଳସୀ ଉପରେ ହାତ ଥୋଇ ମୁଁ ଲାଉ ଡଙ୍କିକୁ କଳସୀରେ ପାଣି ଭରିବା ପାଇଁ ଧରିଛି । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ହଠାତ୍ କୋଇଲିର ମଧୁର ସ୍ୱର ମୁଁ ଶୁଣି ଚମକି ଗଲି, ହାତରୁ ଡଙ୍କଟି ଖସି ଗଲା ।"

ଲାଗଣେ ଓ ଦଂ ସଂଗୀତ, ସବୁ ପ୍ରାୟ ଦୁଇ ପଦ ବିଶିଷ, ହିନ୍ଦି ଓ ଉର୍ଦ୍ଦୁର ସାୟେର୍ ସଦୃଶ । ଏହା ପ୍ରେମିକ ଓ ପ୍ରେମିକା ମଧ୍ୟରେ ଭାବର ବିନିମୟ ସକାଶେ ରଚନା କରାଯାଇଥାଏ । ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ କଥୋପକଥନକୁ ସଙ୍ଗୀତ ରୂପ ମଧ୍ୟ ଦିଆଯାଏ । ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ମଧ୍ୟ ପରିସ୍ଥିତିକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ମଧ୍ୟ ରଚନା କରନ୍ତି ।

ଲାଗଣେ ଓ ଦଂ ଗୀତ ବ୍ୟତୀତ ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର କେତେକ ନିଜସ୍ ପର୍ବ ବା ସଂକ୍ରାନ୍ତି ରହିଛି । ଏହି ଉତ୍ସବମାନଙ୍କରେ ସାନ୍ତାଳ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ସେହି ଉତ୍ସବ ବା ପର୍ବର ଗୀତ ଗାଇଥାନ୍ତି । ସେଗୁଡ଼ିକ ଅନ୍ୟ ସମୟରେ ଗାଇବା ମନା । ସେଗୁଡ଼ିକ ପାଇଁ ନୃତ୍ୟର ଶୈଳୀ ମଧ୍ୟ ଅଲଗା । ଏଗୁଡ଼ିକ କେବଳ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ସମୟ ପାଇଁ ଉଦିଷ ।

ସାନ୍ତାଳମାନେ ପ୍ରକୃତିର ଉପାସକ । ସେମାନଙ୍କ ଦେବଦେବୀ (ବଂଗା) ପାହାଡ଼, ପର୍ବତ ଶିଖର, ପଥର ଓ ବୃକ୍ଷ ଇତ୍ୟାଦିରେ ଆଶ୍ରୟ ନିଅନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାନ୍ତାଳ ଗ୍ରାମର ପରିସର ଭିତରେ ଏକ ଜାହେର (ଦେବସ୍ଥାନ) ପ୍ରତିଷା କରାଯାଏ । ଏହାକୁ ସାଧାରଣତଃ ଗାଆଁର ସୀମା ମଧ୍ୟରେ କିଛି ଶାଳଗଛ ଥିବା ସ୍ଥାନରେ ବିଧି ଅନୁସାରେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ କରାଯାଇ ଏଠାରେ ପାରମ୍ପରିକ ପୂଜା କରି ଜାହେର ଏରା (ଗ୍ରାମ ଠାକୁରାଣୀ) ମଣେକ, ଦୁରୁୟକ, ଲିଟା ଠାକୁର ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେବଦେବୀକୁ ସ୍ଥାପନ କରାଯାଏ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପର୍ବ ଓ ସଂକ୍ରାନ୍ତି ସମୟରେ ଏହି ଠାକୁର ଠାକୁରାଣୀମାନଙ୍କୁ ପୂଜା ଆରାଧନା କରାଯାଏ ଏବଂ ଏହି ଅବସରରେ ନୃତ୍ୟ ଓ ଗୀତ ପରିବେଷଣ କରାଯାଏ ।

ଶୀତ ରତୁରେ ସାଚାଳମାନଙ୍କର ନିଜସ୍ୱ ପର୍ବ ନଥାଏ । ବସନ୍ତର ଆଗମନ ପରେ ପରେ ଗଛରେ ନୃଆ ପତ୍ର କଅଁଳେ, ଶାଳଗଛ, ମହୁଲ ଗଛରେ ଫୁଲ ଧରେ । ପୁକୃତି ହସି ଉଠେ । ସାହାଳମାନଙ୍କର ଅଧିକାଂଶ ଆବଶ୍ୟକ ବସ୍ତୁ ଇଙ୍ଗଲରୁ ସଂଗୃହିତ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ନୂଆ ଶାଳପତ୍ରକୁ ବ୍ୟବହାର କରିବା ପୂର୍ବରୁ ଅତୀତର ପ୍ରଥା ଅନୁସାରେ ସେମାନେ ମାଘ ପୂଜା କରନ୍ତି । ଏହି ପୂଜା ନହେବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜଙ୍ଗଲରୁ କିଛି ସାମଗ୍ରୀ ଆଣିବା ମନା । ଏହା ସାଧାରଣତଃ ମାଘ ମାସର ଶେଷ ଆଡ଼କୁ ଗାଆଁ ପଞ୍ଚାୟତ (ମଣେହଳ)କ ନିଷ୍ପରି ଅନୁସାରେ ସମ୍ପାଦନ କରାଯାଏ । ଏହି ପୂଚ୍ଚା ସରିବା ଦିନଠାରୁ ଗାଆଁର ଯୁବକଯୁବତୀମାନେ "ଡାହାର ସେରେଞ୍ଜ ଓ ଡାହାର ନୃତ୍ୟ" ଏକ ମାସ ବ୍ୟାପି ଗାଆଁର ଆଖଡ଼ାରେ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ନାଚନ୍ତି । ଯୁବକମାନେ ଗୀତର ତାଳରେ ମାଦଳ ବଢାଇ ଅଂଶ ଗହଣ କରନ୍ତି ।

ଏହି ଗୀତର କେତେକ ନମୁନା ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ ସହ ନିମ୍ନରେ ଦିଆଗଲା । ଏହି ସଙ୍ଗୀତ ଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ରଘୁନାଥ ମୁର୍ମୁଙ୍କ "ବିଦୁ ଚାଳାନ" ନାଟକରୁ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଛି ।

### ଡ଼ାହାର ସେରେଞ୍ଜ :

"ସାରକମ୍ ବାହା ହ ମାତକମ ଗେଲେ ମୁଲୁଃ ବଂଗା ହ ବାହା ବଂଗା ନାଖାଁ ବାହା ହ ନାଖାଁ ଗେଲେ । ହିସିଦ୍ ହୟ ହ ସହାଁଣ ହୟ କାଖ୍ୱୟ ନାଖାଁୟ ହ ହଳମୟ ନାଖାଁୟ ଆତୁ ଦିସମ ହ ହେସେକ୍ ସେକେକ୍ କାଖ୍ୟ ହଳମ ହ ଲେଗେକ୍ ଲେଗେକ୍ ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

"ବସନ୍ତର ଆଗମନରେ ଶାଳଫୁଲ ଓ ମହୁଲ ଫୁଲର ମହକରେ ବାୟୁମଣକ ସୁଗନ୍ଧିତ ହୋଇଛି । ନୂଆ ଫୁଲ ଓ ନୂଆ ଚଅଁର (ଶାଳ ଫୁଲର ଆକାର ଚଅଁର ପରି)ର ବାସନା ଭରା ସୁଲୁ ସୁଲିଆ ପବନର ସ୍ପର୍ଶରେ ଦେହର ରୂପ ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଛି ଏବଂ ମନ ଆନନ୍ଦରେ ପ୍ରଫୁଲ୍ଲିତ ହେଉଛି । ଗାଆଁ ଗହଳ ମଧ୍ୟ ଉଲ୍ଲୁସିତ ହୋଇଉଠୁଛି ।"

# ଡ଼ାହାର ସେରେଞ୍ଜ:

"ଆବ ଲାଗିଦ୍ ହ ହଳକ ଲାଗିଦ୍ ସେର୍ମା ବଂଗାହ ବାବା ତାବ କାହେର ଏରା ହ ଆୟ ତାବ ସାଗେନ ଆକିନ୍ ହ ସାକାଓ ଆକିନ୍ ବୁରୁ ହାରା ହ ବିସମ୍ ପାଳା ନେହର ଆବନ୍ ହ ସେରେଞ୍ଜ ଆବନ୍ ।"

# ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

"କବି କହୁଛନ୍ତି ସ୍ୱର୍ଗପୁରୀର ଠାକୁର (ସୂର୍ଯ୍ୟଦେବ) ଆମର ପିତା । ଧରିତ୍ରୀର ଜାହେର ଏରା (ଜାହେର ଠାକୁରାଣୀ) ଆମର ମାତା । ଉଭୟେ ମିଶି ସେତେ ସବୁ ବୃଷଲତାକୁ ନୂଆ ପତ୍ର ଓ ଫୁଲ ଦ୍ୱାରା ସଜାଇଛଡି ବର୍ତ୍ତମାନ ପୃଥିବୀର ପାହାଡ଼ ପର୍ବତ ଓ ପୃଥିବୀ ସୁନ୍ଦର ଦିଶୁଛି । ଆମେ ସେହି ଦୁଇ ଠାକୁର ଓ ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା, ଏବଂ ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ନାଚିବା ।"

ଡ଼ାହାର ନୃତ୍ୟ ଓ ଗୀତ ଫାଲଗୁନ ମାସ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୁବକ-ଯୁବତୀମାନେ ଆନନ୍ଦ ଓ ଉତ୍ସାହର ସହିତ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ଏକ ବୈଶିଷ୍ଟତା ହେଉଛି ସେମାନେ ନାଚ ଓ ଗୀତକୁ କାହାକୁ ଦେଖାଇବା କିୟା ଖୁଣାଇବା ସକାଶେ ପରିବେଷଣ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ନୃତ୍ୟ ଓ ସଙ୍ଗୀତ ନିଜର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଆନନ୍ଦ ପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ । ସେଥିପାଇଁ ସୁମଧୁର କରିବାର ନାହିଁ । ନିଜେ ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ନାଚି ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିବା ସେମାନଙ୍କର ମୂଳ ଇକ୍ଷ୍ୟ ।

ପାଲଗୁନ ମାସ ଶେଷ ଆଡ଼କୁ "ବାହା ଉସ୍ବ" ବା ବସନ ଉସ୍ବ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହା ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ପର୍ବ । ଏହି ଉପ୍ତବ ଅନେକ ସମୟରେ ଗାଆଁ ଲୋକଙ୍କର ସୁବିଧା ଅନୁସାରେ ଏକ ଦିନ ଧାର୍ଯ୍ୟ କରି ପାଳନ କରାଯାଏ । ସଂପ୍ରଦାୟର ଲୋକେ ବାହା ପର୍ବ ସକାଶେ ନିଜ ନିଜର ଘର ଦ୍ୱାର ଓ ଲୁଗାପଟାକୁ ସଫା ସୁତୁରା କରନ୍ତି ଏବଂ ପର୍ବଦିନ ଜାହେର ସ୍ଥାନରେ ପାରମ୍ପରିକ ପୂଜା ହୁଏ ଏବଂ ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କ ନିଜ ନିଜଘରେ ମଧ୍ୟ ସେମାନକର କୋଳିକ ପିତୃପୁରୁଷମାନକୁ ପୂଜା ଆରାଧନା କରନ୍ତି । ଏହା "ବାହା ବଂଗା" ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ମାସର ଶେଷ ଦିନ, ସେଥିପାଇଁ ଉଦ୍ଯାପନ ଉତ୍ସବକୁ ଆଡ଼ୟର ସହକାରେ ପାଳନ କରନ୍ତି । କାହେର ସ୍ଥାନରେ ମହିଳା ମାନେ ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ନାଚିଥାନ୍ତି । ଚ୍ଚାହେର ସ୍ଥାନରେ ଯେଉଁ ଗୀତ ଗାଆନ୍ତି ତାହା ସେହି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବିନ ପାଇଁ ଉଦିଷ୍ଟ । ତାହା ନିମ୍ନରେ ଦିଆଗଲା ।

ବାହା ଗୀତ:

"ହେସାଃ ମା ଚଟରେ ଯା ଗୋସାଏଁ ତୁ ଦେ ଦୟ ରାଃ ଲେଦ୍ କାଳେ ମା ଲାଳେରେ ଯା ଗୋସାଏଁ ଗୁତ୍ ରୁଦ୍ ଦୟ ସାହେଦ୍ ଲେଦ୍; ଦେଶ ଟଂ ଆଚୁର ଏନ୍ ଯା ଗୋସାଏଁ ତ୍ରଦେ ଦୟ ରାଃ କେଦ୍ ଦିସମ୍ ଟଂ ବିହୁର ଏନ୍ ଯା ଗୋସାଏଁ ଗତ୍ ରୁଜ୍ ଜୟ ସାହେଦ୍ କେଦ୍ ଆଞ୍ଜମ୍ ମେସେ ନାଏକେ ଏରା ଯା ଗୋସାଏଁ ତୃଦେ ଦୟ ରାଃ କେଦ୍ ଆତେନ ମେସେ ବୟହା ହୋ ଯା ଗୋସାଏଁ ଗୁତ୍ ଗୁଦ୍ ଜୟ ସାହେବ କେଦ୍ ଦେଶ ଟଂ ଆଚୁର ଏନ୍ ଯା ଗୋସାଏଁ ତ୍ରଦେ ଦୟ ରାଃକେଦ୍ ଦିସମ୍ ଟଂ ବିହୁର ଏନ୍ ଯା ଗୋସାଏଁ ଗୁତ୍ ରୁଜ୍ ଜୟ ସାହେଦ୍ କେଦ ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

ଏହି ଗୀତକୁ ଶାସ୍ତୀ ସଙ୍ଗୀତ ଅର୍ଥାତ ଠାକୁର (ସାନ୍ତାଳ ମାନଙ୍କର ଦେବତା)ଙ୍କଠାରେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଏ । ଏହି ସଙ୍ଗୀତରେ "ଯା ଗୋସାଏଁ" ଶଦକୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବାକ୍ୟରେ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ଗୀତ ଗାଇବାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ସ୍ମରଣ କରିବା । "ଯା ଗୋସାଏଁ" ଦେବ ଦେବୀମାନଙ୍କୁ ସ୍ନରଣ କରି ଉକ୍ତିପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା । "ବାହା ପର୍ବ" ବର୍ଷର ଶେଷ ପର୍ବ ଏବଂ ରତୁ ପରିବର୍ତ୍ତନର ସ୍ନାରକୀ । ଏହି ସଙ୍ଗୀତରେ କେବଳ ପ୍ରକୃତିକୁ ବର୍ଷନା କରାଯାଇଛି । ଏହାର ଆକ୍ଷରିକ ଅର୍ଥ ହେଲା :

ପିପ୍ସଳୀ ଗଛ (ଅଶ୍ୱହ) ଉପରେ କାଠ ଖୁମା ଚଢ଼େଇ ରାବିଲାଣି । ବରଗଛ ଓହଳ ଭିତରେ ପେୟ ନିଶ୍ୱାସ ମାରିଲାଣି । ଦେଶ-ଦିସମ (ପୃଥିବୀ) ବୁଲିଲାଣି-ରତୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେଲାଣି । ଆଉଥରେ ଖରାଦିନ ଆସିଲାଣି । ସେଥିପାଇଁ ଅଶ୍ୱନ୍ଧ ଗଛ ଉପରେ କାଠଖୁମ୍ପା ଚଢ଼େଇ ରାବିଲାଣି ଏବଂ ବରଗଛ ଓହଳରେ ପେୟ ନିଶ୍ୱାସ ମାରିଲାଣି – ଏ ନାଏକେ ବୁଡ଼ୀ (ଦେହୁରୀର ସୀକୁ "ନାଏକେ ଏରା" କୁହାଯାଏ) ଶୁଣ କାଠଖୁମ୍ପା ଚଢ଼େଇ ରାବିଲାଣି; ହେ ଭାଇମାନେ କାନ ପାତି ଶୁଣ ପେୟ ନିଶ୍ୱାସ ମାରିଲାଣି ଦେଶ ବୁଲି ଆସିଲାଣି (ଦେଶ-ଦିସମ୍-ପୃଥିବୀ) ଅର୍ଥାତ୍ ରତୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେଲାଣି । (ଗ୍ରୀଷ୍ଟ ରତୁ ଆରମ୍ଭ ହେଲେ କାଠଖୁମ୍ପା ଚଢ଼େଇଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପକ୍ଷୀମାନେ ଅଶ୍ୱନ୍ଧ ଗଛର ପାଚିଲା ଫଳ ଖାଇବା ପାଇଁ କଳରବ କରନ୍ତି ଏବଂ ସହ୍ୟା ବେଳେ ପେଚା ପକ୍ଷୀ ମଧ୍ୟ ହୁଁହୁଁ ରାବ ଦିଏ ।)

\*ଏହି ସଙ୍ଗୀତକୁ ଦୂରଦର୍ଶନର ଉପ ମହାନିର୍ଦ୍ଦେଶକ ଡକ୍ଟର ପି. ସି. ହେୟମଙ୍କ, ଙ୍କରାଙ୍ଗ ଭାଷାରେ ଲିଖିତ Santal World Vism ପ୍ରବନ୍ଧରୁ ସଂଗୃହୀତ ।

ବାହା ପର୍ବ ପରେ ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ନାଚ ଗୀତର ଉତ୍ସବ ଆସେ ଆଶ୍ୱୀନ-କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ । ଅତୀତରେ ଦୁର୍ଗାପୂଜା ସମୟରେ ସାନ୍ତାଳ ଲୋକେ ଦାସାଁୟ ନାଚ କରୁଥିଲେ । ଅବଶ୍ୟ ଏହା ପ୍ରାୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଲୁପ୍ତ ପ୍ରାୟ । ଏହି ନାଚରେ ବ୍ୟବହୃତ ବାଦ୍ୟ ସବୁ ମଧ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଗାଆଁ ଗହଳରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ନାହିଁ । ଦାସାଁୟ ନାଚରେ ବ୍ୟବହାର କରୁଥିଲେ ବାଦ୍ୟଯନ୍ତ ଭୂଆ, ଝାଞ୍ଜ (କରତାଳ), ଘଣ୍ଟା, ଚାମର, ମୟୂର ପୁହର ପର । ଏହି ନାଚକୁ ମାଆ ଦୁର୍ଗାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଦଶ୍ୟର। ସମୟରେ କେବଳ ପୁଅପିଲାମାନେ ନାଚୁଥିଲେ ।

ନିମ୍ନରେ କେତେଗୁଡ଼ିଏ ଦାସାଁୟ ସେରେଞ୍ଜ (ଦାସାଁୟ ଗୀତ)ର ନମୁନା ଦିଆଗଲା । ଦାସାଁୟ ସେରେଞ୍ଜ:

"ହାୟରେ ହାୟ ତିମିନ୍ ସାଗଞ୍ଜରେ ଗୁରୁହ ଗୀରୁ ନାଇ ଦ

ଗୁରୁହ ତିମିନ୍ ସାଗିଞ୍(ରେ

ଗୁରୁହ ସୁରା ନାଇ ଦ

ଇଦିଞ୍ଜ୍ ମେସେ ଗୁରୁହ ଇଦିଞ୍ଜ୍ ମେ ସେ ଇଦିଞ୍ଜ ମେସେ ଗୁରୁହ ଗୀରୁ ନାଇ ତେ

ସେଟେରିଞ୍ଜ ମେସେ ଗୁରୁହ ସୁରା ନାଇ ତେ ।"

\* ଏହି ଦାସାୟଁ ସଙ୍ଗୀତକୁ ଦୂରଦର୍ଶନର ଉପ ମହାନିର୍ଦ୍ଦେଶକ ଡ. ପି. ସି. ହେନ୍ଦ୍ରମଙ୍କ ପ୍ରବନ୍ଧରୁ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଛି ।

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

"ଶିଷ୍ୟ ଗୁରୁକଠାରୁ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛନ୍ତି, ଯେ ଗାରୁ ନଦୀ ଓ ସୁରା ନଦୀ କେତେ ଦୂରରେ ଅବସ୍ଥିତ । ଗୁରୁଦେବ ମୋତେ ସେହି ନିକଟକୁ ନେଇ ଚାଇ ।"

ଡ. ହେମ୍ତ୍ରମଙ୍କ ମତରେ ଗାରୁ ନଦୀ ଚାଇନାର ହୋୟାଂହୋ ସୁରା ନଦୀ–ସିନ୍ଧୁ ନଦୀ ବୋଲି ଅନୁମାନ କରାଯାଏ ।

ମୟୂରଭଞ୍ଜ ଜିଲ୍ଲାର ଗାଆଁ ଅଞ୍ଚଳରେ ପ୍ରଚଳିତ ଦାସାଁୟ ସେରେଞ୍ଜଏକ ନମୁନା ତଳେ ଦିଆଗଲା । ଦାସାଁୟ ସେରେଞ୍ଜ:

"ଗୁରୁ ହ ସେମା ସାଗିଞ୍ଜରେ ଗୁରୁ ହ ଭୂଆଂ ସାଡ଼େ କାନ୍ ଗୁରୁ ହ ଅତ୍ ମା ଲାତାର ହେ ଗୁରୁ ହ ତାସ୍ତାଃ ତାରକଃ କାନ୍ ଦେବୀରେ ଦୁର୍ଗା ଦ କିନ୍ ଅପେଲ ଏନା ହ ଦେବୀରେ ଦୂର୍ଗା କିନ୍ ଆଁଣଗ ୟେନା ହ ଗୁରୁ ହ ସୁନୁମେ ସିନ୍ଦୁର ଆତେ ଗୁରୁ ହ ଆଇନମ୍ କାଜାଲ ଆତେ ଗୁରୁ ହ ଦାରାମ୍ କିନା ବନ୍ ଗୁରୁ ହ ସେବା କିନା ବନ୍ ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

"ହେ ଗୁରୁଦେବ! ସ୍ୱର୍ଗପୁରରେ (ଦୂର ଆକାଶରେ) ଭୁଆଂ ବାଦ୍ୟ ଶୁଭିଲାଣି, ହେ ଗୁରୁଦେବ ତାହା ପୃଥିବୀ ଉପରେ ପ୍ରତିଧିନିତ ହେଉଛି । ଦେବୀ ଦୁର୍ଗା ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇ ପୃଥିବୀକୁ ଓହ୍ଲାଇ ଆସୁଛନ୍ତି । ହେ ଗୁରୁଦେବ । ଆମେ ତେଲ ସିନ୍ଦୁର ଓ କନ୍ଦୁଳ ଦେଇ ତାଙ୍କୁ ବରଣ କରିବା ଓ ସେବା କରିବା ।"

ସଙ୍ଗୀତ ଗାଇବା ପରେ ପରେ ନୃତ୍ୟ ଦଳ ଭୂଆଂ, ଘଣା ଓ ଘଣା ବଳାଇ ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ ଜରନ୍ତି ।

ଦାସାଁୟ ଉତ୍ସବ ପରେ ସହରାୟ ଉତ୍ସବକୁ ସାନ୍ତାଳମାନେ ଅଧିକ ଉତ୍ସାହ ଓ ଉଦ୍ଦୀପନା ସହ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ଉପ୍ନବ ସାଧାରଣତଃ ଦୀପାବଳୀ ଉପ୍ନବ ସାଙ୍ଗରେ ହୁଏ । କେତେକ ଗ୍ରାମରେ ଏହାକ୍ ଅମାବାସ୍ୟା ସମୟରେ ପାଳନ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେହି ମାସର ପୂର୍ତ୍ତିମା ତିଥିରେ ମଧ୍ୟ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ଧାନ କିଆରୀରେ ଧାନ ପାଚି ଯାଇଥାଏ, ସେଥିପାଇଁ ସମୟଙ୍କ ଘରେ ଖାଇବାର ଅଭାବ ନଥାଏ ।

ସହରର ଉତ୍ସବ ପ୍ରଧାନ ଆକର୍ଷଣ ଜାଳଲେ ନୃତ୍ୟ ଓ ସଙ୍ଗୀତ । ଏହି ଉତ୍ସବ ଦୀର୍ଘ ୪ ଦିନ ବ୍ୟାପି ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ପ୍ରଥମ ତିନି ଦିନ ଗାଈ, ଗୋରୁ ଓ ମହିଁଷିମାନଙ୍କୁ ବନ୍ଦାପନା କରାଯାଏ । ୪ଥି ଦିନ ଯୁବକ-ଯୁବତୀମାନଙ୍କର ନୃତ୍ୟ ଗୀତର ଉତ୍ସବ । ଏହି ନୃତ୍ୟ ଗୀତକୁ ଓଡ଼ିଶାର ରଚ୍ଚ ସଂକ୍ରାନ୍ତିର ଦୋଳି ଗୀତ ସଙ୍ଗରେ କେତେକାଂଶରେ ତୁଳନା କରାଯାଇପାରେ । ଏହା ସହରାୟ ପର୍ବର ଉଦ୍ଯାପନ ଦିବସ ହେଉଥିବାରୁ ଗାଆଁର ଲୋକଙ୍କ ମନରେ "ଜାଇ୍ଲେ ନୃତ୍ୟ ଓ ସଙ୍ଗୀତ"କୁ ଉପଭୋଗ କରିବା ପାଇଁ ଆନନ୍ଦ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ । ପୂଣି ମାର୍ଗଶୀର ମାସ କ୍ଷେତରେ ପାଚିଲା ଧାନ । ଖାଇବା ପାଇଁ ସମୟଙ୍କ ଘରେ ରହେ । ବାୟୁମଣ୍ଡଳ ମଧ୍ୟ ଅନୁକୂଳ । ଜାଇ୍ଲେ ନାଚ ବେଳେ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ପରସ୍ପରକୁ ଆକ୍ଷେପ କରି ଗୀତ ଗାଇଥାଡି । ସେଥିପାଇଁ ଦିନ ସାରା ନିଜର ଗୀତ ରଚନା କରିବାରେ ବ୍ୟୟ ଏବଂ

ନିମ୍ନରେ ଜାଙ୍କ୍ଲେ ଓ ପେଟେକ୍ ଲାପୁଃ ଗୀତର କେତେକ ନମୁନା ଦିଆଗଲା । ଏହା ମଧ୍ୟ ପଷିତ ରଘୁନାଥ ମୁର୍ମୁଙ୍କ ନାଟକ ବିଜୁ-ଚାନ୍ଦାନରୁ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଛି । ଜାଙ୍କ୍ଲେ ସେରେଞ୍ଜ:

ଝିଅମାନଙ୍କ ଗୀତ-

"ମଚା ଦ ତାମ୍ କଳା ଚାଳାବ୍ ଚାଳାବ୍ କୁଚୁ ଦ ତାମ୍ ଇଖାନ୍ ଉଦର ଭଂ ସେୟା ଚେତାମ ହଁ ତାମ କଳା ଚେତାମ୍ ବାନ୍ୟୁ ଆ କୁଳିକ ସୀମାଂ ରେଦମ୍ ଗାଷେ ବାଳାୟା ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

ଝିଅ ପୁଅକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଗୀତଟି ଗାଉଛି-

"ହେ ପିଲା! କହିବାରେ ତ ତୁମର ମୁହଁ ଅତି ଚିକ୍ୱଣିଆ, ମନ ଭୁଲାଣିଆ କଥା କହୁଛି । କିନ୍ତୁ ତୁମର ପକେଟ୍ରେ ତ କିଛି ନାହିଁ । ତୁମ ପାଖରେ କିଛି ମାଲ ନଥାଇ ଝିଅମାନଙ୍କ ନିକଟରେ କେବଳ ଦେଖାଇ ହେଉଛ ।"

ପୁଅ କହୁଛି -

"କୁଚ୍ଚି କାନାମ୍ କୁଳି ଆଡ଼ିମ୍ ନାପାୟା ଗୁନ ଦ ଚାମ ଇଖାନ୍ ଆଡ଼ି ବାଳିକ୍ ଆ ନାପାୟ କାଥା କୁଳି ବାଂଗେମ୍ ବାଡ଼ାୟା ସାହା ରେଗେ ଟଟସାଃ ଗେମ୍ କାଥାୟା ଆମାଃ ମହତ କୁଳି ସେତାୟ ଜମ୍ କେଃ ଆ ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

ପୁଅ ଉରର ଦେଉଛି-

"ତୂ ତ ଝିଅ ଅତି ସୁନ୍ଦର ଦିଶୁଛୁ । ତେହେରା ତ ତୋର ସୁନ୍ଦର ହୋଇଛି । ତେବେ ତୋର ଗୁଣ ତ ତିଳେ ହେଲେ ନାହିଁ । ଭଲ କଥା ବାର୍ଭା କିପରି କରାଯାଏ ତାହା ତ କାଣି ନାହୁଁ । ଯେଉଁଠି ହେଲେ ଅଉଦ୍ର ଭାଷା କହୁଛୁ । ତୋର ମାନ ମହତ ତ ବୋଧହୁଏ କୁକୁର ଖାଇ ଯାଇଛି ।"

ପେଟେକ୍ ଲାପୁଃ ସେରେଞ୍(:

କଳା (ପୁଅ) -

"କଳାକ ଦକ ସେୟାନା ନା ହାତାଓ ଆନା କ ନାହେଲ ଆର କାଁଣ୍ବା ନାହେଲ ଆର କାଁଣ୍ୱା ସଝେ ସଝେ । କୁଳିକ ଦକ କୁଂକୀ ଗେୟା ହାତାଓ ଆନାକ କନଃ ଆର୍ ହାଟାଃ କନଃ ଆର ହାଟାଃ ହାଡ଼ାର ଜାପର୍ ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

ପିଲା ଝିଅକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଗାଉଛି-

"ପୂଅମାନେ ଚାଲାକ ଥିବାରୁ ସେମାନେ ନିକ କାମ ସକାଶେ ଲଙ୍ଗଳକୁ ନେଲେ । ଲଙ୍ଗଳରେ ଷଷ କରିବା ସହଙ୍ଗ; ଲଙ୍ଗଳ ମୁଠିକୁ ଧରିଲେ ବଳଦ ଯୋଡ଼ି ଏହାକୁ ସିଧା ଟାଣି ନେଇଯାନ୍ତି ଏବଂ କିଆରୀର ଷଷ ହୋଇଯାଏ । ଝିଅମାନେ ଗୁଡ଼ିକ ବୋକା ଓ ହେଣ୍ଡି, ସେଥିପାଇଁ ନେଲେ ପହଁରା, ବାତୁଣି ଆଉ କୁଲା । ସେଗୁଡ଼ିକର ରୂପ ଯେପରି ଅସୁନ୍ଦର, ତା'ର ଶଦ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଫତର ଫତର ।" ଝିଅର ସଙ୍ଗୀତ:

"କଳାକ କଙ୍କା ଗେୟା ହାତାଓ ଆନା କ ନାହେଲ ଆର କାଁଣବା ନାହେଲ ଆର କାଁଣବା କିଚ କଚ । କୁଳି କ ଦକ ସେୟାନା ନା ହାତାଓ ଆନା କ ଜନଃ ଆର ହାଟାଃ କନଃ ଆର ହାଟାଃ ସେକେଜ୍ ସେକେଜ୍ ।"

ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ:

ଝିଅର ଉତ୍ତର:

"ପୁଅମାନେ ତ ବୋକା ସେଥିପାଇଁ ସେମାନେ ନେଲେ ବଙ୍କା ଲଙ୍ଗଳ । ତା'ର ଚେହେରା ଯେପରି ବଙ୍କା; ଚାଲେ ମଧ୍ୟ ଏପଟେ ସେପଟେ ତେଡ଼ା । ଝିଅମାନେ ତ ଚାଲାକ ଚତୁର ସେଥିପାଇଁ ହାଲୁକା ଉପକରଣ ପହଁରା ଓ କୁଲାକୁ ନେଲେ । ସେଥିରୁ ତ ତାଳର ଝଙ୍କାର ବାହାରେ, ସେକେଙ୍କ୍ ସେକେଙ୍କ୍ ।" ଏହି ପ୍ରବନ୍ଧରେ ସାନ୍ତାଳ ସମାଚ୍ଚର ନୃତ୍ୟ ଓ ଗୀତକୁ ସଂକ୍ଷେପରେ ଆଲୋଚନୀ କରାଯାଇଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଙ୍ଗୀତର କେବଳ ନମୁନା ହିସାବରେ ଉପସ୍ଥାପନା କରାଯାଇଛି । ଏହାର ଆହୁରି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତ ରହିଛି ତାହାକୁ ସଂଗ୍ରହ କରିବା ସମୟ ସାପେକ୍ଷ । କାରଣ ଏପରି ସଙ୍ଗୀତ ଶିଳ୍ପୀଙ୍କୁ ସହକରେ ଆବିଷ୍ଠାର କରିବା ସୟବ ନୃହେଁ ।

ଆଧୁନିକ ସଂଷ୍ଟୃତି ସାନ୍ତାଳ ସମାଜକୁ ମଧ୍ୟ ବହୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରଭାବିତ କରିବାକୁ ଆରୟ କଲାଣି । ପାରମ୍ପରିକ ଧାରାରୁ ଶିକ୍ଷିତ ସାନ୍ତାଳ ଯୁବକ ଯୁବତୀ ଧିରେ ଧିରେ ଦୂରେଇ ଯାଉଛନ୍ତି । ଏହା ସ୍ୱାଭାବିକ ମଧ୍ୟ । କତୀପୟ ସମାଜ ସଂସ୍କୃତିର ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ଉପଲବ୍ଧି କରୁଛନ୍ତି । ଚଳଚ୍ଚିତ୍ର ଜଗତ ଓ ଦୂରଦର୍ଶନ ଦ୍ୱାରା ପରିବେଷିତ ସଙ୍ଗୀତ ଓ ନୃତ୍ୟକୁ ଅନୁକରଣ କରି ମ୍ୟାଲୋଡ଼ି ଓ ଗଣନାଟ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି ସୃଦ୍ଧି କରି ସାରିଲେଣି । ଫଳରେ ଅତୀତରେ ପ୍ରଚଳିତ ଅନେକ ନୃତ୍ୟ ଓ ସଂଗୀତ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅବଲୁପ୍ତ ହେବାକୁ ବସିଲାଣି । ସେଗୁଡ଼ିକର ମଧ୍ୟ ବଜାରରେ କାଟ୍ଡି ନାହିଁ ।

ମାନ୍ୟବର ମବୀ, ଅନୁସୂଚିତ ଜନଜାତି ଓ ଅନୁସୂଚିତ ଜାତି ଉନ୍ୟନ, ସଂଖ୍ୟାଇଘୁ ଓ ଅନଗ୍ରସର ବର୍ଗ କଲ୍ୟାଣ, ଓଡ଼ିଶା

# ଆଦିବାସୀ ଲୋକପର୍ବ ଡାଲଖାଇ

ଚିତ୍ରସେନ ପଶାୟତ ଶର୍ମିଷା ବାରିକ

ସୁଳତଃ ବିୟର କଲେ ଆମ୍ ସମାଳରେ ମାତ୍ୱପୂଜାର ପରମ୍ପରା ଅତି ପ୍ରାଚୀନ । ଦେବୀଙ୍କୁ ସର୍ବଶକ୍ତିମୟୀ, ସୃଷ୍ଟି, ସ୍ଥିତି ଓ ସଂହାରକାରିଣୀ ରୂପେ ଭାରତବର୍ଷରେ ପୂଜା କରାଯାଇ ଆସିଛି । ଆବହମାନ କାଳରୁ ଉପନିଷଦ ତଥା ପୁରାଣ ଯୁଗରୁ ଆମ ସମାକରେ ଶକ୍ତିପୂଳା ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ସ୍ଥାନ ଅଧିକାର କରିଆସିଛି କହିବା ବାହୁଲ୍ୟମାତ୍ର । ଆଜି ବି ହିନ୍ଦୁ ଓ ଆଦିବାସୀ ସମାକ୍ରରେ ଶକ୍ତି ଉପାସନାର ପରମ୍ପରା ନିକର ମର୍ଯ୍ୟାଦାକୁ ଅକ୍ଷୁର୍ଶ ରଖିଛି । ଏହି ପରମ୍ପରା ସରଳ ଓ ବୋଧଗମ୍ୟ; ସାଧାରଣ ମଣିଷ ପ୍ରାଣରେ ଗରୀର ଛାପ ପକାଇବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସମାଳ ଓ କୀବନର ଏକ ବାୟବ ସତ୍ୟକୁ ଉନ୍ନୋଚିତ କରିବାକ<u>ୁ</u> ନିଷିତ ସମର୍ଥ - ଏହା ବିନା ଦ୍ୱିଧାରେ ସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇପାରେ । ଓଡ଼ିଶାର ଆଦିବାସୀ ଅଧିଷିତ ପର୍ଣ୍ଣମାଞ୍ଚଳର ଡାଲଖାଇ ଦେବୀ ହେଲେ ଶଲି ବା ଦେବୀପୂଜାର ଏକ ଲୋକରୂପ । ନିଃସନ୍ଦେହରେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ ଏହି ଅଞ୍ଚଳରେ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଷିତ ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବପର୍ବାଣି ମଧ୍ୟରୁ ଡାଇଖାଇ ଏକ ଅନନ୍ୟ, ମନୋରମ ଓ ଚିରାକର୍ଷକ ପର୍ବ ଅଟେ । ପ୍ରାକ୍ ଐତିହାସିକ କାଳରୁ ଡାଇଖାଇର ମହାତ୍ୟ୍ୟ ରହିଆସିଛି ଯାହାକି ପରବର୍ତ୍ତୀ ଆଲୋଚନାରୁ ସୁସ୍ପୃଷ୍ଟ ହୋଇଉଠେ। ଶ୍ରିର ଅନ୍ୟତମ ରୂପରେ ସେତେବେଳେ ଡାଲଖାଇ ବିଦ୍ୟମାନ, ସେତେବେଳେ ଏହାର ସଂସ୍କୃତି ଓ ଐତିହ୍ୟ କେବଳ ସୋନପୁର, ବଲାଙ୍ଗିର, ସୟଲପୁର ଅଥବା ଓଡ଼ିଶା ଅଥବା ଭାରତର ଗୌରବ ନୁହେଁ, ଏହି ପୁଣ୍ୟ ପବିତ୍ର ଡାଲଖାଇ ସଂଷ୍କୃତି ସମଗ୍ର ମାନବ ସଭ୍ୟତାରେ ମାତ୍ପ୍ରଜାର ଗୌାରବ ଏଥିରେ ତିଳ୍କେ ମାତ୍ର ସଦେହ ନାହିଁ ।

ତାଲଖାଇର ଗୋଟିଏ ଦିଗ ପ୍ରକୃତିପୂଜାକୁ ଇଙ୍ଗିତ କରେ । ଅବଶ୍ୟ ସୂର୍ଦ୍ଦିର ଆଦ୍ୟକାଳରୁ ପ୍ରକୃତି ସହିତ ମଣିଷର ନିବିଡ଼ ସମ୍ପର୍କ ରହିଆସିଛି । ଏହି ସମ୍ପର୍କ ମଣିଷ ଜୀବନକୁ ରସମୟ କରି ଗଢ଼ି ତୋଳିଛି । ମଣିଷର ଆନନ୍ଦ, ପ୍ରେମ, ବିଷାଦ, ଚିନ୍ତା ଓ ଚେତନା ସବୁ କିଛି ପୁଭାବିତ ହୋଇଛି ପୁକୃତିର ଲୀଳାଖେଳାରେ । ଅନେକ କାଳରୁ ମଣିଷ ପ୍ରକୃତିକୁ ଆତ୍ମୀୟ କରିଛି । ପରିବର୍ତ୍ତିତ ରତ୍ତୁଚକ୍ରରେ ପ୍ରକୃତିର ନୂଆ ନୂଆ ରୂପର ସାନ୍ନିଧ ତଥା ଅନୁକ୍ରମା ଲାଭକରି ମଣିଷ ନାନା ପୂଚ୍ଚା, ଅର୍ଚ୍ଚନା ଓ ଉତ୍ସବର ଆୟୋଚ୍ଚନ କରିଛି । ଏହି କ୍ରମରେ ପ୍ରକୃତିର ମହାନ ଦାନ ଚ୍ଚଙ୍ଗଲ ଓ ବୃକ୍ଷ ପୂଚ୍ଚାର ଏକ ମହାନ ନିଦର୍ଶନ କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବନାହିଁ । ଏହି ପୂଚ୍ଚା ପର୍ମ୍ପରା କେତେ ପ୍ରାଚୀନ ସେଥିପାଇଁ ଇତିହାସ ଯଦିଓ ନୀରବ ନୃହେଁ ତଥାପି ଏହି ଢିଞ୍ଚାସାର ସମାଧାନ ମଧ୍ୟ ସେତେ ସହଚ୍ଚ ନୁହେଁ । ଗୋଟିଏ କଥା ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ଯେ ମାନବ ସଭ୍ୟତାର ସୃଷ୍ଟି କାଳରୁ ମଣିଷ ଓ କଙ୍ଗଲର ସମ୍ପର୍କ ନିବିତ ତଥା ଅବିହେଦ୍ୟ ଅଟେ । ମଣିଷର ପ୍ରଥମ ବାସସ୍ଥାନ ଜଙ୍ଗଲ ଥିଲା । ସେ ବୃକ୍ଷମୂଳେ ଜୀବନ ବିତେଇଛି, ବୃକ୍ଷର ଫଳ, ମୂଳ ଓ ପତ୍ର ଖାଇ କ୍ରୀବନଧାରଣ କରିଛି । ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶରେ ଉଦ୍ଭିଦ ଓ ପ୍ରାଣୀ ଗୋଟିଏ ମୁଦ୍ରାର ଦୁଇ ପାର୍ଶ୍ୱପରି ପରସ୍ପର ନିବିଡ଼ ଭାବେ ନିର୍ଭରଶୀଳ । ଏହି ଦୃଷିକୋଣରୁ ବିଷରିଲେ ମାନବ ସମାଚ୍ଚ ପ୍ରାଚୀନ କାଳରୁ ଚ୍ଚଙ୍ଗଇ ସହିତ ଓଡଃପ୍ରୋତ ଭାବେ ଜଡ଼ିତ ଥିବାରୁ ମଣିଷ ସଭ୍ୟତାର ସୃଷ୍ଟି ଜଙ୍ଗଲ ଭିତରୁ । ଢଙ୍ଗଲ ସହିତ ନିବିଡ଼ ସମ୍ପର୍କ ମଣିଷର <del>ଢ</del>ୀବନକୁ ମଧୁମୟ କରିଛି ଓ କେତେବେଳେ ଭଗବାନଙ୍କ ସଭା ଉପଲବ୍ଧ୍ କରିଛି । ଭୋତିକତା ଓ

ନୈସର୍ଗିକତାର ମଧିର ସମନ୍ୟରେ ମଣିଷ ଆନନ୍ଧିତ ହୋଇଛି । କଙ୍ଗଲର ରୂପ, ଗୁଣ ବର୍ଷର ସାନ୍ନିଧ୍ୟ ତଥା ଅନୁକମ୍ପା ଲାଭକରି ମଣିଷ ଆହ୍ଲାଦିତ ହୋଇଛି ଓ ବିଭିନ୍ନ ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା ତଥା ଉତ୍ସବର ଆୟୋଜନ କରିଛି ।

ଅନ୍ୟ ଅର୍ଥରେ ମଣିଷର ପୂଚ୍ଚନ ପରମ୍ପରା ବୃକ୍ଷରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଛି ଏବଂ ଏହି ବୃକ୍ଷ ପୂଜାର ଆରୟ ଆଦିମ ଯୁଗରୁ ହୋଇଛି ବୋଲି ଅନୁମାନ କରିବା ଅସମୀଚିନ ନୂହେଁ । ପଣିତମାନଙ୍କର ମତ ଯେ ପ୍ରକୃତି ପୂଜା ମନୁଷ୍ୟର ପ୍ରକୃତି ପ୍ରଦର ସ୍ୱଭାବ ଅଟେ । ଚ୍ଚଳ, ବାୟୁ, ଅଗ୍ନି, ପୃଥ୍ୱୀ, ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚନ୍ଦ୍ର, କଙ୍ଗଲ, ନଦୀ ଆଦିକୁ ବିଭିନ୍ନ ଦେଶର ବିଭିନ୍ନ ଲୋକେ ଦେବଦେବୀ ରୂପେ ପୂଜା କରି ଆସୁଛନ୍ତି । କାରଣ ଏ ସମୟେ ନିଜସ୍ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ମଣିଷ ସମାକର ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ପୂରଣ କରି ଆସିଛନ୍ତି । ଏଣୁ ମଣିଷ ଏମାନଙ୍କର ପୂଚ୍ଚା ଉପାସନା କରି ଆସିଛି । ଏଠାରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ଲକ୍ଷ୍ୟ କରାଯାଇପାରେ, ତାହା ହେଲା କଙ୍କଲ ଓ ମଣିଷ ମଧ୍ୟରେ ସହାବସ୍ଥାନର ଚିବାଧାରା ବୃକ୍ଷପୂଚ୍ଚାରେ ନିହିତ । ମଣିଷ ପାଇଁ କଙ୍କଲ ତଥା କଙ୍ଗଲ ପାଇଁ ମଣିଷ ପକ୍ଷେ ବଞ୍ଚାର ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ବୃକ୍ଷପୂଚ୍ଚା ଇଙ୍ଗିତ କରେ । ଉଉୟେ ପରସ୍ମର ନିର୍ଭରଶୀଳ । ସଂପ୍ରତି ପରିବେଶବିତ୍ମାନେ ମତପୋଷଣ କରନ୍ତି ଯେ ମଣିଷ ହେଉଛି ଏହି ସମଗ ପରିବେଶରେ ଅନ୍ୟ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ପରି ଏକ ପ୍ରାଣୀ । ମଣିଷ, ବନ୍ୟଳନୁ ଓ ଉଭିଦରାଜିକୁ ନେଇ ଚ୍ଚୀବମଣ୍ଡଳର ସୃଷ୍ଟି । ତେଣୁ ଚ୍ଚଙ୍ଗଲ ବ୍ୟତୀତ ମାନବ ଜୀବନ ଓ ସମାଜର ସଭା ଅସୟବ । କାରଣ ପରିବେଶର ଭାରସାମ୍ୟ ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଏହି ସମ୍ପର୍କର ପ୍ରୟୋଳନକୁ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ସାଂପ୍ରତିକ କାଳରେ ଜଙ୍ଗଲ ପ୍ରତି ଥିବା ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟକୁ ମଣିଷ ଅବହେଳା କରିଛି ଏବଂ ଉପଯୁକ୍ତ ସନ୍ନାନ ଦେଇପାରିନାହିଁ ସତ; କିନ୍ତୁ ଆୟର ପୂର୍ବପୁରୁଷଗଣ ବଣ କଙ୍କଲକୁ ଉପେକ୍ଷା କରିନଥିଲେ । ବରଂ ଏହି ଦିଗରେ ସେମାନେ ବହୁତ ସଚେତନ ଓ ଯତ୍ନବାନଥିଲେ । ତେଣୁ ନିଷିତ ଭାବେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ, ସେହି ସଚେତନତାରୁ ବୃକ୍ଷପୂଜାର ଆରୟ ହୋଇଛି । ମଣିଷର ପ୍ରଖର ବିଶ୍ୱାସ ଶକ୍ତି ବୃକ୍ଷ ବା ସାମାନ୍ୟ ଡାଳ ଖଣିଏକୁ ଦେବତା କରିଛି ଓ ଦେବତାକୁ ମଧ୍ୟ ବୃକ୍ଷ କରିଛି । ସେହି ବିଶ୍ୱାସର ଦେବୀ ଡାଲଖାଇଙ୍କ ବିଷୟରେ ଏଇଠି ଆଲୋଚନା କରିବା ଏହି ପ୍ରବନ୍ଧର ମୂଳ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

ଭଗବତ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସାଧାରଣତଃ ଦୁଇ ପ୍ରକାର ଉପାସନା ପଦ୍ଧତି ଦେଖାଯାଏ – ସାକାର ଓ ନିରାକାର । ମଣିଷର ବୈାଦ୍ଧିକ ସରକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ ରଖି ଏହି ଦୁଇ ପ୍ରକାର ଉପାସନା ପଦ୍ଧତି ପ୍ରଚଳିତ ବୋଲି ପଷିତମାନେ ମତବ୍ୟକ୍ତ କରବି । ନିରାକାର ତର୍କୁ ଗ୍ରହଣ କରିବା ସମୟ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ପକ୍ଷେ ସହଜ ଓ ସନ୍ତବ ନୁହେଁ । ସାଧାରଣ ମଣିଷ କି।ଣସି ପ୍ରତୀକ ବା ମୂର୍ରିକୁ ମାଧ୍ୟମ କରି ଭଗବାନଙ୍କର ସରାକୁ ଉପଲବ୍ କରେ । ଯଦି ମଣିଷ ସମାଚ୍ଚରେ ପ୍ରତୀକବାଦ ବା ମୂର୍ତ୍ତିପୂଚ୍ଚାର ପ୍ରଚଳନ ନଥାନ୍ତା, ତେବେ ଭଗବାନଙ୍କ ଉପାସନା ଅନ୍ଥ ସଂଖ୍ୟକ ଯୋଗୀ ବା ମହାତ୍ମାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ହୋଇ ରହିଥାନ୍ତା ଏବଂ ବିଶ୍ୱର ଶତକଡ଼ା ଅନେଶତ ଭାଗ ମଣିଷ ନାଞ୍ଜିକ ହୋଇ କାଳାତିପାତ କରୁଥାନ୍ତେ । ଏହାର କାରଣ ହେଲା ଅଶିକ୍ଷିତ ଓ ନିମୁୟରର ମଣିଷ ଭଗବାନଙ୍କ ନିରାକାର ତତ୍ୱକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବା ପାଇଁ ସକ୍ଷମ ନୁହେଁ । ଏତତ୍ ଦ୍ୱାରା ମଣିଷ କାତିର ଆତ୍ମିକ ବିକାଶ ବାଧାପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତା । ପ୍ରାର୍ଥନା ବା ପୂଚ୍ଚା ପାଇଁ କୌଣସି ପ୍ରତୀକର ଆବଶ୍ୟକତା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ, ତଦନୁଯାୟୀ ପ୍ରତୀକ ପୂଜା ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ, ସ୍ୱାଭାବିକ ଓ ପ୍ରାକୃତିକ ମନେ ହୁଏ । ପ୍ରତୀକରେ ଶକ୍ତିର ଅଧିଷାନ କରାଯାଏ, ପ୍ରାଣ ପ୍ରତିଷା

ହୁଏ । ପ୍ରତୀକ ମାଧ୍ୟମରେ ଭଗବାନ ହସନ୍ତି, କାନ୍ଦନ୍ତି, ନାଚନ୍ତି । ସାଧାରଣ ଜନତା ସହିତ ଦୃଃଖସୁଖ ହୁଅନ୍ତି ।

ଏଠାରେ ସୂଚନାଯୋଗ୍ୟ ସେ, ଡାଲଖାଇ ପ୍ରତିମା ବିଶେଷ ନୁହନ୍ତି, ସ୍ୱରୂପତଃ ଡାଲଖାଇ ପ୍ରତୀକ ରୂପ ଅଟନ୍ତି । ଡାଲଖାଇ ପୂଜାରେ ବିଭିନ୍ନ ବୃକ୍ଷର ଡାଳକୁ ଆଣି ପୂଜା କରିବାର ବିଧି ରହିଛି । ଡାଲଖାଇ କ୍ରୋଣସି ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ବୃକ୍ଷର ତାଳ ସହିତ ମଧ୍ୟ ସମ୍ପର୍କିତ ନୁହନ୍ତି । ତେଣୁ ଡାଲଖାଇଙ୍କ ପ୍ରତୀକତା ତାଙ୍କୁ ଏକାଧିକ ବୃକ୍ଷର ଡାଳରୂପେ ପ୍ରକଟିତ ହେବାପାଇଁ ସହାୟତା-କରେ । ବହୁରୂପା ସେ । ଏଠାରେ ସୂଚନାଯୋଗ୍ୟ ଯେ ପ୍ରତିମା ଏକ ଅର୍ଥବୋଧକ ଅଟେ ଅଥଚ ପ୍ରତୀକ ବହୁ ଅର୍ଥିବାଚୀ ହେବାରେ କ୍ରୋଣସି ଅସୁବିଧା ନଥାଏ । ତେଣୁ ବିଭିନ୍ନ ବୃକ୍ଷର ଆବଶ୍ୟକତା, ଉପାଦେୟତା ଓ ମହର୍କୁ ପ୍ରତିପାଦନ କରାଯାଇଛି ବୋଲି କୁହାଯାଇପାରେ । ତାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକାତ୍ମକତା ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶ ତଥା ବୃହତ୍ତର ଚ୍ଚଙ୍ଗଲ ସଭ୍ୟତାକୁ ଆବୋରି ନେବା ସାଙ୍ଗକୁ ଅଣ–ଆଦିବାସୀ ସମାକରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରସାର ଲାଭ କରିଛି ଏବଂ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କୁ ସାର୍ବକନୀନତାରେ ଭୂଷିତ କରିଛି । ତେଣୁ ଡାଲଖାଇ ପରମ୍ପରାର ଆଲୋଚନାକୁ କେବଳ ସ୍ଥାନୀୟ ସମାକରେ ଆଚରିତ ଲୋକିକ କ୍ଷୁଦ୍ର ପରମ୍ପରା ଭିତରେ ସୀମିତ କରି ରଖାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ଯେ ଡାଲଖାଇ ପରମ୍ପରା କେବଳ ପଣ୍ଡିମ ଓଡ଼ିଶାର ପରମ୍ପରା ନୁହେଁ । ଏହାର ଆଞ୍ଚଳିକ ତଥା ବାହ୍ୟରୂପ ଏହାକୁ ସୟଲପୁର ବା ପଷିମ ଓଡ଼ିଶାର ଲୋକ ପର୍ମ୍ପରା ବୋଲି ଚିହ୍ନଟ କଲେ ବି, ସର୍ବଭାରତୀୟ ମହାନ୍ ପର୍ମ୍ଧରାର ମୁଖ୍ୟସ୍ରୋତରେ ଡାଲଖାଇ ପରମ୍ପରା ସାମିଲ ହୋଇଛି । ବିଶ୍ଲେଷଣରୁ ଜଣାପଡ଼େ ଯେ ଡାଇଖାଇ ପରମ୍ପରା ଉଭୟ ସର୍ବ ଭାରତୀୟ ପରମ୍ପରା ତଥା ଲୋକିକ ପରମ୍ପରାଠୁ ଉପାଦାନ ଗ୍ରହଣ କରି ସମନ୍ୱିତ ହୋଇ ପରିପୂଷ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବିକଶିତ ହୋଇଛି ।

ଓଡ଼ିଶାର ପଣ୍ଟିମାଞ୍ଚଳରେ ବାସ କରୁଥିବା ଏକାଧିକ ଆଦିବାସୀ ସମ୍ପ୍ରଦାୟରେ ଡାଲଖାଇ ଏକ ବିଶିଷ ପର୍ବ ଅଟେ । ଆଦିବାସୀ ଅଧୁଷିତ ସୁନ୍ଦରଗଡ଼, ଝାରସୂଗୁଡ଼ା, ସୟଲପୂର, ବଉଦ, ସୋନପୁର, ବରଗଡ଼, ବଲାଙ୍ଗିର, ଭବାନିପାଟଣା, କଳାହାଣ୍ଡି, ଖରିଆର, ପଦମପୁର, ତରଭା, ପାଟଣାଗଡ଼ ପୁଭୃତି ଏକ ବିରାଟ ଭୂଖଣର ବିଛାଲ, ଶବର, କୂଡ଼ା, ମିର୍ଦ୍ଧା ଆଦି ଆଦିବାସୀ ଲୋକେ ଏହି ଓଷାବ୍ରତକୁ ଆନନ୍ଦର ସହିତ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହାର ଦୂଇଟି ଦିଗ ବା ଦୃଷ୍ଟିକୋଶ ରହିଛି । ଗୋଟିଏ ହେଲା ପୂଚ୍ଚା ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ହେଲା ଧର୍ମିନିରପେକ୍ଷତା । ପୂଜାର ଆରାଧ୍ୟ ଦେବୀ ହେଲେ ଡାଲଖାଇ । ସେ କିଏ କାଣିବା କଷକର । ତାଙ୍କ ବିଷୟ କ୍ରୋଣସି ଧର୍ମଶାସ୍ତରେ ଉଲ୍ଲେଖ ନାହାଁ କାରଣ ଅଗଣିତ ଆଦିବାସୀ ଲୋକ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଡାଲଖାଇ ଅନ୍ୟତମ । ଯୁଗେ ଯୁଗେ ମଣିଷ ଐଶ୍ୱରିକ ଶକ୍ତିର ଉପଲହ୍ ତଥା ଅନୁଭବ ନିମନ୍ତେ ସର୍ବଦା କେତେକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଶୃଙ୍ଖଳା ପାଳନ କରିଆସିଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମାଚ୍ଚରେ ପ୍ରତିଟି ଯୁଗରେ ସେହି ଶକ୍ତିର ସାନ୍ୱିଧ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଏହି ଶ୍ୱୱାଳା ପରିବୃଷ ହୋଇଥାଏ । ଡାଲଖାଇ ମଧ୍ୟ ଏଥିରୁ ବାଦ ପଡ଼ିନାହିଁ । ଏଠାରେ ସୂଚନାଯୋଗ୍ୟ ଯେ, ଏହି ରହସ୍ୟମୟ ଜଗତକୁ ବୁଝିବା ପାଇଁ ଅନେକ ତର୍ବ, ମତ, ଦର୍ଶନ, ଧର୍ମ, ସାହିତ୍ୟ, ପୁରାଣ, କିୟଦତୀ, କାହାଣୀ, ଇତିହାସ, ସଂସ୍କୃତି ଓ ଲୋକଦେବତାର ସୃଷ୍ଟି ।

ଆଶ୍ୱିନ ମାସ ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ ଅଷ୍ଟମୀ ତିଥିରେ ତାଲଖାଇ ପୂଳା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ନାରୀମାନେ ଏହି ଓଷାବ୍ରତ ପାଳନ କରିଥାଆନ୍ତି । ଗୃହ, ପରିବାର, ଗ୍ରାମ ତଥା ସମଗ୍ର ସମାଳର ଉନ୍ନତି ଓ ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରି ତାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କୁ ପୂଳା କରାଯାଏ । ଦେବୀଙ୍କ ପ୍ରସନ୍ନତା ପାଇଁ ଏହି ଅବସରରେ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ମହିମା ସମ୍ପର୍କିତ କଥା, ଗୀତ, ନୃତ୍ୟ ଓ ବାଦ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରାଯାଇଥାଏ । ଉକ୍ତର ଗୁହାରି ଶୁଣିବା ପାଇଁ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀ ବରୁଆ ଦେହରେ ଆବିର୍ଭାବ ହୁଅନ୍ତି । ଏହା ଏକ ସାମୁହିକ ପର୍ବ ଅଟେ । ଏହି ସମୟରେ ପଣ୍ଟିମ ଓଡ଼ିଶାରେ ଭାଇଳଇଁତିଆ ପର୍ବ ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଭାଇମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ ଓ ଦାର୍ଘ କୀବନ କାମନା ପୂର୍ବକ ଭଉଣୀମାନେ ଏହି ଅବସରରେ ଓପାସ ବ୍ରତ ପାଳନ କରିଥାଆନ୍ତି । ବିବାହିତା ସୀ ଲୋକମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହିଦିନ ଶାଶୁଘରୁ ନିକ ନିକ ଭାଇ ଘରକୁ ଆସନ୍ତି । ଭାଇଚ୍ଚିତିଆ ପୂଜା ସମୟରେ ବାମ ହାତରେ ପୃଜା କରିବାର ବିଧି ରହିଛି । ଏହି ଅବସରରେ ସେମାନେ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ସଙ୍ଗୀ ପରିବେଷଣ କରିଥାଆଡି । ଏଥିରୁ ଗୋଟିଏ କଥା ସୁସ୍ତୃଷ୍ଟ ଯେ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କୁ ସେହି ଆଦ୍ୟାଶକ୍ତି ବା ମାତୃଶକ୍ତିଙ୍କ ଏକ ରୂପ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରାଯାଏ । ମନେହୁଏ ଯେ ଡାଲଖାଇରେ ହିନ୍ଦୁ ବିୟର ସଂଯୋଜିତ ହୋଇଅଛି । ମାତୃପୂଳା ତତ୍ତ୍ୱରେ ଉଭୟ ଆଦିବାସୀ ଓ ହିନ୍ଦୁ ବିଶ୍ୱାସ ସନ୍ନିବେଶିତ ହେବାଦ୍ୱାରା ଡାଲଖାଇ ଓ ଦୁର୍ଗାଙ୍କୁ ଆଧାର କରି ଆଖ୍ୟାୟିକା, କିୟଦନ୍ତୀ, ଗୀତ ଆଦି ସୃଷି ହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ ଅଟେ । ଏହି ଅବସରରେ ସୃଷି ହେଉଥିବା ପାରସ୍ପରିକତାର ବାତାବରଣ ଆଦିବାସୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାମାଜିକ ଐକ୍ୟକୁ ସୁଦୃତ୍ କରେ ।

ତାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତକୁ ଶାସ୍ତୀୟ ବୋଲି କୁହାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଏଥିରେ ବ୍ରାହ୍ଲଣ, ପୌରୋହିତ୍ୟ ଅଥବା ଶାସ୍ତୀୟ ଉପୟରର ଆଚରିତ ପୂଜାବିଧି, ମହପାଠ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଲୋକଦେବୀଙ୍କ ସଦୃଶ ତାଲଖାଇ ହେଉଛନ୍ତି ଶକ୍ତିଙ୍କର ଅନ୍ୟତମ ରୂପ । ମାତ୍ର ତାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କୁ କୁକୁଡ଼ା, ମଦ ଆଦି ଭୋଗ ରୂପେ ଅର୍ପଣ କରିବା ଘଟଣା ଆଦିବାସୀ ପରମ୍ପରାକୁ ଇଙ୍ଗିତ କରେ । ଏହି ଅବସରରେ ହେଉଛି ତେବରି ପୂଜା ତନ୍ତ ସମ୍ପର୍କିତ ବୋଲି ଅନୁମାନ କରାଯାଇପାରେ । ଆଦିବାସୀ ଦେବୀ ଡାଲଖାଇ ହେଉଛନ୍ତି ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭାବରେ ଲୋକଦେବୀ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପୂଜାବିଧିରେ ଲୋକିକ ରୀତି ହିଁ ଅନୁସୂତ ହୋଇଅଛି । ରାତିରେ ବରୁଆ ଦେବୀଙ୍କ ଆସ୍ଥାନ ନିକଟରେ ବସି ଦେବାଙ୍କୁ ତା ଶରାର ଭିତରକୁ ପ୍ରବେଶ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ । ଏଥିପାଇଁ ଅନେକ ସମୟ ଲାଗେ ଓ ନିରନ୍ତର ଭାବେ ବାଦ୍ୟ ବାଳୁଥାଏ । ଦେବୀ ବରୁଆ ଦେହରେ ଅବତରିବା ପାଇଁ ଏହି ବାଦ୍ୟ ଏକ ଉନ୍ନାଦନା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ଡାଲଖାଇ କୁଠି ଭିତରେ କ୍ଷୀଣ ଆଲୋକ ସାଙ୍ଗକୁ ବାଦ୍ୟଯନ୍ତ, ଲୋକଙ୍କ ହୁଳହୁଳୀ ଶଦ୍ଦ ପରିବେଶକୁ ମୁଗୁ କରି ଗଢ଼ି ତୋଳିବା ସାଙ୍ଗକ୍ ବର୍ଣ୍ଣକ ମନରେ ଭାତି ସଞ୍ଚାର ମଧ୍ୟ କରେ । ଡାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତ କଥା ପଦ୍ୟ ବା ଗଦ୍ୟ ଆକାରରେ କୌଣସି ପୁରାଣ ବା ଶାସରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେନାହିଁ । ମୋଖିକ ଭାବେ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ମହିମା କଥା ତୃଷରୁ ତୃଷକୁ, ପିଢ଼ିରୁ ପିଢ଼ିକୁ କାଳକୁମେ ସଂପ୍ରସାରିତ । ଏହାର ପରିସୀମା ପଣ୍ଟିମ ଓଡ଼ିଶା ହେଲେ ବି ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ ଗ୍ରାମ ବା କେତୋଟି ଗ୍ରାମ । ସମ୍ପ୍ରତି ମୋଖିକ ପରମ୍ପରାରୁ ସଂଗୃହୀତ ହୋଇ ଡାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତ ମୂଳତଃ ଲୋିକିକ । ତେଣୁ ଆଞ୍ଚଳିକ ପାର୍ଥିକ୍ୟ ସତ୍ତ୍ୱେ ଡାଲଖାଇ ଭାରତୀୟ ପୃଷଭୂମିରୁ ସମ୍ପର୍ଶ ରୂପେ ବିହ୍ଲିନ୍ନ ନୁହେଁ, ଭାରତୀୟତାର ସ୍ରୋତ ଏଥିରେ ଅବଶ୍ୟ ପ୍ରବାହିତ । ଆଦିବାସୀ ଓ ଅଣ-ଆଦିବାସୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନେକ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଯେଉଁ ସାଂସ୍କୃତିକ ସମନ୍ୟ ଘଟିଆସିଛି ତାହା ଏହିପରି ଲୋକ ଦେବଦେବୀ ବା ପର୍ବରୁ ସୃଷ ସୂଚିତ ହୋଇଥାଏ।

ତାଲଖାଇ ଦେବୀ କିଏ, ତାଙ୍କର ଉତ୍ପରି କିପରି, ତାଙ୍କର କର୍ମ କ'ଣ ଏହି ସବୁ ଜାଣିବା ସହଜ ନୁହେଁ, ଡାଲଖାଇ ନାମର ଅର୍ଥ ବୁଝିବା ମଧ୍ୟ ସେତେ ସହଜ ନୁହେଁ। ତାଲଖାଇ ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ଆଦ୍ୟରେ ଓ

ଶେଷରେ 'ଡାଲଖାଇରେ' ବା 'ଡାଲଖାଇବୋ' ପଦକୁ ବାରୟାର ଘୋଷା ରୂପେ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଉଥିବାରୁ ଏହାର ନାମକରଣ ଡାଲଖାଇ ହୋଇଛି ବୋଲି କେତେଜଣ ମତବ୍ୟକ୍ତ କରନ୍ତି । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ଏହି ପୂଚ୍ଚାରେ ଅଁଳା, ବଟ, ପିପ୍ସଳ, ଆୟ, ବେଲ, ମନ୍ଦାର ପ୍ରଭୃତି ବିଭିନ୍ନ ବୃକ୍ଷର ତାଳ ଓ ଫୁଲ, ବୁରୋପତ୍ର, ଦୂବ, ନଡ଼ିଆ, କାକୁଡ଼ି ପୁଭୃତି ସୁସଜିତ କରି ପୂଜା କରାଯାଇଥାଏ । ଏହାକୁ ଦେଖିଲେ ଏକ କୃତ୍ରିମ କଙ୍ଗଲର ଧାରଣା ମନରେ ସ୍ୱତଃ ଆସିଥାଏ । ଏମିତି ମନେହୁଏ ଯେ, ମୂଳତଃ ବଣକଙ୍ଗଲରେ ବାସ କରୁଥିବା ଡାଲଖାଇଙ୍କ ପୂଚା ନିମିର ଏକ ଜଙ୍ଗଲ ସୃଷ୍ଟିର ପରମ୍ପରା ରକ୍ଷା କରାଯାଇଛି । ଅନ୍ୟ ଅର୍ଥିରେ ଏହି ଡାଳପତ୍ର ହେଲେ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକ ଓ ପୂଜାପରେ ସେହି ଡାଳପତ୍ରକୁ ଭୋଗ ରୂପେ ସେବନ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ଦୃଷିକୋଣରୁ ବିଷରିଲେ ଏହି ପୂଚ୍ଚାର ନାମକରଣ ସମୟାନୁକ୍ରମେ ଡାଲଖାଇ ହୋଇଛି ବୋଲି କେତେଜଣ ମତପୋଷଣ କରନ୍ତି । ଅଞ୍ଚଳ ଭେଦରେ ଡାଇଖାଇ ପୂଜା ବିଧିରେ ସାମାନ୍ୟ ପ୍ରଭେଦ ପରିଲକ୍ଷିତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ କାଷ, ମୃଭିକା, ଲୋହ କିମ୍ବା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କୌଣସି ଧାତୁ ନିର୍ମିତ ବିଗ୍ରହ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏନାହିଁ । ବୃକ୍ଷର ଡାଳ ମାଧ୍ୟମରେ ତାଙ୍କୁ ପୂଚ୍ଚା କରାଯାଏ । ଏହି ଦୃଷିକୋଣରୁ ବିୟରିଲେ ମନେହୁଏ ଯେ ଡାଲଖାଇ ଅଙ୍ଗହାନ, ରୂପ ବିହାନ ଅଟଡି । ସେ ଶୂନ୍ୟ ସମ୍ଭୂତ, ନିରାକାର, ନିରେଖ, ନିରବୟବ । ସେ ସୀମାବଦ୍ଧ ନୁହନ୍ତି, ସେ ଅପରିସାମ ।

ହିନ୍ଦୁ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ସଦୃଶ ତାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କୁ ମନ୍ଦିର ଗୃହ ମଧ୍ୟରେ ରଖି ଦୈନନ୍ଦିନ ମନ୍ତପାଠ, ପୂଜା ଆରାଧନା ବା ଧୂପ, ଦୀପ, ଭୋଗ ଲଗାଇବାର ବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ। ବିଭିନ୍ନ ଧାତୁ ବା ପାଷାଣ ବିଗ୍ରହ ଅପେକ୍ଷା ଡାଇଖାଇଙ୍କୁ

ବୃକ୍ଷଡାଳ ରୂପେ ପୂଜା କରି ପୂଜା ଶେଷରେ ସେହି ଡାଳରୂପୀ ଦେବୀଙ୍କୁ ନଈରେ ଭସାଇ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଶରୁ ବିୟରିଲେ ଗୋଟିଏ କଥା ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ଯେ ଡାଲ ରୂପୀ ଡାଲଖାଇ ଦୀର୍ଘସ୍ଥାୟୀ ହୋଇ ରହିବା ସମ୍ମବପର ନୁହେଁ । ତେଣୁ ପୂଚ୍ଚା ଶେଷରେ ତାଙ୍କୁ ବିସର୍ଜନ କରିବା ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ । ଇତିହାସକୁ ପର୍ଯ୍ୟାଲୋଚନା କଲେ ସହଜେ ବୁଝାପଡ଼େ ଯେ ଓଡ଼ିଶାର ପଣ୍ଟିମାଞ୍ଚଳ ଏକଦା ଆଦିବାସୀବହଳ ଅଞ୍ଚଳ ଥିଲା । ଏଠାରେ ରାଜା, ଜମିହାର, ଗଉଁତିଆମାନେ ମଧ୍ୟ ଆଦିବାସୀ ଥିଲେ । ପାହାଡ଼, ପର୍ବତ, ଘଞ ବଣ କଙ୍ଗଲରେ ପରିପୂର୍ତ୍ତ ଶ୍ୱାପଦ ସଙ୍କୁଳ ଏହି ଅଞ୍ଚଳର ଆଦିବାସୀମାନେ ନିଚ୍ଚର ଜୀବନଧାରଣ ସକାଶେ ବଣ କଙ୍କଲ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରିଆସିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କ ଧର୍ମ, ସମାଚ୍ଚ ତଥା ସଂସ୍କୃତି ମଧ୍ୟ ଏଠାର ଭାୈଗୋଳିକ ପରିବେଶକୁ କେନ୍ଦ୍ରକରି ଗଡ଼ି ଉଠିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ପ୍ରସଙ୍ଗକ୍ରମେ ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇପାରେ ଯେ, କେବଳ ଡାଲଖାଇ ନୁହେଁ, ପଣ୍ଟିମ ଓଡ଼ିଶାର ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ଅନୁଷିତ ହେଉଥିବା ଅନେକ ଲୋକଯାତ୍ରା ଓ ପର୍ବଗୁଡ଼ିକରେ ଚ୍ଚଙ୍ଗଲ ସଂଷ୍ଟୃତିର ଚିରା ଓ ଚେତନା ନିହିତ ଥିବାର ବେଖାଯାଏ । ତେବେ ସେ ଯାହାହେଉ, ଠିକ କେବେ ଓ କେଉଁ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଆଦିବାସୀ ତା'ର ଧର୍ମଭାବ ଡାଲଖାଇ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରକାଶ କରିଛି, ତାହା ସଠିକ ଭାବେ କଣାନଗଲେ ମଧ୍ୟ, ଏହାର ସୂଷି ମଣିଷ କାତିର ସୃଷ୍ଟି ସହିତ ସମୂଲ ।

ସୃଷ୍ଟିର ଆଦ୍ୟକାଳରୁ ମଣିଷ ଯେଉଁଠି ବି ଆଶ୍ରୟ ଲୋଡ଼ିଛି, ତାର ଦେବତାକୁ ମଧ୍ୟ ସେଇଠି ରଖିଛି । ଯେତେବେଳେ ସେ ବୃକ୍ଷ କୋରଡ଼ କିୟା ପଥର ଗୁମ୍ପାରେ ଆଶ୍ରୟ ଲୋଡ଼ିଛି, ସେତେବେଳେ ତାର ଦେବତା ମଧ୍ୟ ସେଇଠି ରହିଛନ୍ତି । ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ଯେତେବେଳେ ମଣିଷ ନିଜ ପାଇଁ ସ୍ଥାୟୀ ଗୃହ ନିର୍ମାଣ କରିବାର ସ୍ୱପ୍ତ ଦେଖିଛି । ସେତେବେଳେ ସେ ତା'ର ଦେବତାଙ୍କ ପାଇଁ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣର କନ୍ତନା କରିଛି । ଏହା କହିବାର ତାପୂର୍ଯ୍ୟ ହେଲା ଯେ, କେତେକ ସ୍ଥାନରେ ତାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ପୂଜା ପାଇଁ ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ କୋଠରୀ ଅଛି ଯାହାକୁ ଡାଲଖାଇ କୁଠି କୁହନ୍ତି । ଏହି ଦୃଷିକୋଣରୁ ଡାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତ ଓଡ଼ିଶାର କଙ୍ଗଲ ସଭ୍ୟତାକୁ ଇଙ୍ଗିତ କରେ ଓ ଏଥିରୁ ଆଦିବାସୀ ସମାକରେ ପ୍ରଚଳିତ ଡାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତର ପ୍ରାଚୀନତା ଜଣାପଡ଼େ । ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ସେ, ଆଦିବାସୀ ସମାକରେ ପ୍ରଚଳିତ ମାତୃପୂଜାର ଏହି ପରମ୍ପରା ପଣ୍ଟିମ ଓଡିଶାର ଅଣ–ଆଦିବାସୀ ସମାଚ୍ଚରେ ଶକ୍ତିଙ୍କର ଅନ୍ୟ ଏକ ରୂପ ରୂପେ ଗୃହୀତ ହେବାଦ୍ୱାରା ଅଣଆଦିବାସୀ ସମାଚ୍ଚ ତାଙ୍କୁ ଅମାନ୍ୟ କରିନାହିଁ । ଅନ୍ୟ ଗୋଷୀ ତଥା ଚ୍ଚନସମାନ୍ତରେ ଅନୁମୋଦନ ଲାଭ କରି ବରଂ ଏହା ଆହୁରି ପ୍ସାରଲାଭ କରିଅଛି । ତେଣୁ ସମୟାନୁକ୍ରମେ ଜାତି, ଧର୍ମ, ବର୍ଷ ନିର୍ବିଶେଷରେ ଡାଲଖାଇ ସମୟକର ଅବରଙ୍ଗ । ସର୍ବପୃଥମେ ଡାଲଖାଇ ହେଉଛନ୍ତି ଆଦିବାସୀ ଦେବତା, ପରେ ସେଥିରେ ଅଣଆଦିବାସୀ ହିନ୍ଦୁ ବିୟରଗୁଡ଼ିକୁ ସଂଯୋଜିତ କରାଯାଇଛି । ଏହି ସଂଯୋଜନାର ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ସାମାଚ୍ଚିକ ୟରରେ ଉପଲବ୍ କରାଯାଇଛି । ସେଥିପାଇଁ କେତେଜଣ ଡାଲଖାଇ ପର୍ବକୁ ମୂଳତଃ ଆଦିବାସୀ ଓଷାବ୍ରତ ବୋଲି କହୁଥିବା ବେଳେ ଆଉ କେତେକଣ ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କର ଓଷାବ୍ରତ ବୋଲି କହୁଥାନ୍ତି ।

ବିଭିନ୍ନ ଜଟିଳ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ଦେଇ ଗତି କରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସମାଚ୍ଚର ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇନାହିଁ । ଲୋକେ ଦୁର୍ଯ୍ଯୋଗର ସମ୍ମୁଖୀନ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ସାମାଚ୍ଚିକ ସହାବସ୍ଥାନ ଓ ସମନ୍ୟ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ସମାଚ୍ଚ ସର୍ବଦା ନିକର ଗତିଶୀଳତାକୁ ବଜାୟ ରଖିଆସିଛି । ଏହି ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ଓଡ଼ିଶାର ପଣ୍ଟିମାଞ୍ଚଳରେ ଆଦିବାସୀ ଓ

ଅଣଆଦିବାସୀଙ୍କ ବିଭିନ୍ନତା ମଧ୍ୟରେ ସଂହତି, ସୁସମ୍ପର୍କ ଓ ଶାନ୍ତିପୂର୍ବ ସହାବସ୍ଥାନ ନିମନ୍ତେ ଡାଇଖାଇ ଦେବୀ ହେଲେ ସମନ୍ୟର ପ୍ରତୀକ, ଐକ୍ୟ ଓ ସଂହତିର ନିଦର୍ଶନ । ଡାଲଖାଇଙ୍କ ପ୍ରତିକାତ୍ମକ ପ୍ରକାଶ ଓଡ଼ିଶାରେ ଆଦିବାସୀ ଓ ଅଣଆଦିବାସୀ ମଧ୍ୟରେ ସମନ୍ୱୟର ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ସହଜସାଧ୍ୟ କରିଛି । ମନେହୁଏ ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କ ସଂସ୍କର୍ଶରେ ଆସିବା ଦ୍ୱାରା, ହିନ୍ଦୁକରଣ ପୁକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ଆଦିବାସୀମାନେ ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କ ସଦୃଶ ଦେବତାଙ୍କ ପାଇଁ ମନ୍ଦିର କଳ୍ପନା କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ପରବର୍ତ୍ତୀ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ପାଇଁ ଏକ କୁଠି । କୋଠି । କୋଠରୀର ବ୍ୟବସ୍ଥା ହୋଇପାରିଛି । କେବଳ ସେଡିକି ନୁହେଁ, ସେମାନେ କ୍ରମଶଃ ହିନ୍ଦୁ ଦେବଦେବୀକୁ ମଧ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି । ଡାଲଖାଇ କୃଠିରେ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେବଦେବୀ ମଧ୍ୟ ପୂଜା ପାଆନ୍ତି । ଯଥା- ହନୁମାନ, ଈଶ୍ୱର, ପାର୍ବତୀ, ନାରଦ, ବରୁଣ, କୁବେର, ଲକ୍ଷ୍ମୀ, ସରସ୍ୱତୀ, ବୁଢ଼ାରଜା, ବାଉତୀ, ମାଉଲୀ, ନୀଳାରାଣୀ, ରହେଲା ଇତ୍ୟାଦି । ଏହା ଦୁଇଟି ସଂଷ୍କୃତି ମଧ୍ୟରେ ସମନ୍ୱୟ ଘଟିବାର କ୍ୱଳନ୍ତ ପ୍ରମାଣ । ପକ୍ଷାନ୍ତରରେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ, ଡାଲଖାଇ ସଂସ୍କୃତି ମୂଳତଃ ଆଦିବାସୀ ସଂସ୍କୃତି ଏବଂ ବାହାରୁ ଆସିଥିବା ହିନ୍ଦୁ ସଂସ୍କୃତି ସହିତ ଯୋଗସ୍ତୁ ସ୍ଥାପନ ପୂର୍ବିକ ଉଭୟ ଗୋଷୀ ମଧ୍ୟରେ ସାମାଜିକ ସହାବସ୍ଥାନର ପ୍ରତିଷା ନିମନ୍ତେ ଡାଲଖାଇ ଏକ ସ୍ୱଚିତ୍ରିତ ମାଧ୍ୟମ । ଏହି ପୂଚ୍ଚାରେ ଧୁନକେଲ ବାଦ୍ୟଯନ୍ତର ବିଶେଷ ମହର୍ ରହିଛି । ଧୁନକେଲ ବଜାଇ ଡାଲଖାଇ କ୍ଠିରେ ଉପରୋକ୍ତ ଦେବଦେବାକ୍ ସୂାପନ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ବାଦ୍ୟଯନ୍ତ ବାଉଁଶରେ ତିଆରି ଗୋଟିଏ କୁଲା, ଦୁଇଟି ବାଉଁଶ ବାଡ଼ି ଓ ଗୋଟିଏ ମାଟିପାତ୍ର ବା ହାଣିଦ୍ୱାରା ତିଆରି ହୋଇଥାଏ । ଏଠାରେ ସୂଚନାଯୋଗ୍ୟ ଯେ, ଡାଲଖାଇ କୁଠିରେ ଅଙ୍କିତ ବଖରାଗୁଡ଼ିକରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଥିବା ଉପରୋକ୍ର ଦେବଦେବୀଙ୍କ ସହିତ ତେତ୍ରିଶକୋଟି ଦେବତା ମଧ୍ୟ ଅଛନ୍ତି । ତାଲଖାଇ କୁଠିରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ଉପସ୍ଥିତ ଆଦିବାସୀର ଧାର୍ମିକ ସଂସ୍କୃତିରେ ସମନ୍ୟର ସଙ୍କେତକୁ ଉଚ୍ଚାଗର କରେ ।

ଉପରୋକ୍ତ ଆଲୋଚନାରୁ ପ୍ରକାଶପାଏ ସେ, ଅଣଆଦିବାସୀ ସମାଳରେ ପୂଜା ପାଉଥିବା ଦେବଦେବାକ୍ ଆଦିବାସୀ ସମାଳରେ ସ୍ଥାନ ଦିଆଯାଇଛି ଏବଂ ଆଦିବାସୀର ଦେବତାଙ୍କୁ ଅଣଆଦିବାସୀମାନେ ଆପଣାର କରି ନେଇଛନ୍ତି । ଆଦିବାସୀର ଦେବତା ହୋଇ ଡାଲଖାଇ ଆର୍ଯ୍ୟ ସଂସ୍କୃତିର କହିଲେ ବୁଝାଯାଏ ଶୈବ, ଶାକ୍ତ, ବୈଷବ ସମୟଙ୍କର ସେ ପୂଜ୍ୟା । ଏହାର ଅର୍ଥ ହେଲା ଡାଲଖାଇ କେବଳ ଆଦିବାସୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ହୋଇ ରହିନାହିଁ । ସେ ସମଞ୍ଚଳର ଦେବୀ । ଏହିପରି ଦୃଷାନ୍ତ ଓଡ଼ିଶା କିୟା ଭାରତର ଆଦିବାସୀ ବହୁଳ ଅଞ୍ଚଳରେ ବିରଳ ନୁହେଁ । ବଣାଇଗଡ଼ର ରାଜା ପାହାଡ଼ି ଭୂୟାଁମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପୂଳା ପାଉଥିବା କଣକୁମାରୀଙ୍କୁ ନିଚ୍ଚର ଇଷଦେବୀ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରି ରାଚ୍ଚ ଉଆସରେ ସ୍ଥାନ ଦେଇଥିଲେ । ଶବର ବା ସହରା ଢାତିର ଲୋକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପୂଚ୍ଚା ପାଉଥିବା ସମଲେ**ଈ** ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ସମଲେଶ୍ୱରୀ ରୂପେ ସୟଲପୁରର ଚୋହାଣ ରାଚ୍ଚବଂଶ ଦ୍ୱାରା ପୂଚ୍ଚା ପାଇ ସୟଲପୁରର ଅଧିଷାତ୍ରୀ ଦେବୀ ରୂପେ ସ୍ଥାନ ପାଇଲେ । ଏହା ଛଡ଼ା ବଡ଼ୟାର ଭଟ୍ଟାରୀକା, ରଣପୁରର ଖିଲାମୁଣା ତଥା ତାଳଚେରର ହିଙ୍ଗୁଳାଙ୍କର ଦୃଷାନ୍ତ ଦିଆଯାଇପାରେ । ବଇଣ୍ଡାର ଶିବ ମନ୍ଦିରରେ ପୂର୍ବେ ଦେବୀ ପୂଜା ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା ବୋଲି ଶୁଣାଯାଏ । ଦେବୀଙ୍କର ପ୍ରତୀକ ଶିବଲିଙ୍ଗ ସଦୃଶ ଥିବାରୁ ସମୟାନୁକ୍ରମେ ତାହା ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଶିବ ରୂପେ ପୂଚା ପାଇଲେ । ଠିଦ ସେହିପରି ଆଦିବାସୀଙ୍କ କରମସାନୀ ତଥା ଭୀମାଦେବତାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ହିନ୍ଦୁଙ୍ଗାତି ଗ୍ରହଣ କରିନେଇଛି । ଫୁଲବାଣୀର କେତେକ

ସ୍ଥାନରେ ଆଦିବାସୀ ଦେବତା ପିତାବଲୀ ଓ ଖୟେଶ୍ରୀକ ସ୍ଥାନରେ ଶିବପୂଜା ପ୍ରଚଳିତ ହୋଇଥିବାର ଶୁଣାଯାଏ । ଏହାଛଡ଼ା ଆଦିବାସୀ ଦେବତା ବୃଢ଼ାରଢା ଅନେକ ସ୍ଥାନରେ ବୃଢ଼ା ଶିବ ରୂପେ ମଧ୍ୟ ପୂଜା ପାଉଛନ୍ତି । ସୟଲପୁର ସହରର ବୃଢ଼ାରଳା ଶିବ, ବୃଢ଼ୀମା, ମହାମାଈ, ହୁମାର ଶ୍ରୀବିମଳେଶ୍ୱର, ପାଇକମାଳ ନିକଟସୁ ଶ୍ରୀନୃସିଂହନାଥ, ବରଗଡ଼ର କମଗାଁରେ କମଗେଁଇ, ସିନ୍ଧେକେଲାର ଦୁଆରସେନୀ, ସୟଲପୁରର କଁଶଲୈ, କୋରାପୁଟର ଶ୍ରୀଗ୍ୟେଶ୍ର, କୋଟପାଡ଼ର ମାଉଲୀମାଁ, ହିଞ୍ଜିଲିକାଟୁର ମାଁ ଜାଆଁଲେଇ, ବାଲିଗୁଡ଼ାର ଦେବୀ ଦୁର୍ଗା, କରାସିଂହାର ପାଟଖଣା, ଡୁଙ୍ଗୁରିପାଲିର ପୂଜା ଡୁଙ୍ଗୁରୀ, ଫୁଲବାଣୀର ବରାଳଦେବୀ, ଉମରକୋଟର ପେୟ୍ରାଣୀ, ଚଉଦ୍ୱାରର ଡମଡମଣୀ, ବାରକୋଟର ରୟାଦେବୀ, କଳାହାଶ୍ଚିର ଦେପୁରସ୍ଥିତ ପାହାଡ଼େଶ୍ୱର ଶିବ, କୁଲାଡ଼ର ବ୍ୟାଘ୍ରଦେବୀ, ବ୍ରହ୍ମପୁରର ବୁଡ଼ୀ ଠାକୁରାଣୀ, ରାୟଗଡ଼ାର ମାଟି ଗୈାରୀ, ଆସିକାର ଖୟେଶ୍ରୀ, ସୁବର୍ଷପୁରର ମେଟାକାନୀ ଏହିପରି ସହସ୍ରାଧିକ ଲୋକ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ଉଭୟ ଆଦିବାସୀ ଓ ଅଣଆଦିବାସୀମାନେ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ ପୂଜା କରି ଆସୁଛରି ।

ତାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତ ସହିତ ଇତିହାସ ମଧ୍ୟ ସମ୍ପର୍କୀତ । ସିଂଘୋଡ଼ା ଘାଟି ଯୁଦ୍ଧ ସମ୍ପନ୍ଧିତ ଘଟଣାକୁ ବିଷରିଲେ ମନେହୁଏ, ତାଲଖାଇ ହେଉଛି ସେହି ଅନୁଭବର ସ୍ନାରକୀ ତିଥି, ଯେଉଁଠି ସମ୍ପଲପୁର ଇତିହାସ ତଥା ଇଂରେକ ସରକାର ବିରୁଦ୍ଧରେ ଘଟିଥିବା ସଂଗ୍ରାମର ସ୍ନୃତି କଡ଼ିତ । ୧୮୫୭-୫୮ ମସିହା ବେଳକୁ ସମ୍ପଲପୁରର ଚୋହାଣ ବୀର ସୁରେନ୍ଦ୍ର ସାଏଙ୍କ ନେତୃତ୍ୱରେ ଇଂରେକ ସରକାରଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ସଶ୍ୟ ସଂଗ୍ରାମ ଷଲିଥିଲା । ଏହି ସଂଗ୍ରାମରେ ସମ୍ପଲପୁର ଅଞ୍ଚଳର ଅନେକ ଗଉଁତିଆ, କମିଦାର ଓ ଧନାତ୍ୟ

ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷରେ ହେଉ ଅବା ପରୋକ୍ଷରେ ହେଉ ବୀର ସୁରେନ୍ଦ୍ର ସାଏଙ୍କୁ ସମୟ ପ୍ରକାର ଅର୍ଥ ଓ ଲୋକଦଳ ଯୋଗାଉଥିଲେ । ଲୋକମୁଖରୁ ଶୁଣାଯାଏ ଯେ, ଏକଦା ସିଂଘୋଡ଼ା ଘାଟିର ପରିୟଳନା ଦାଯିତ୍ୱରେ ଥିବା ଶ୍ରୀ ହଟେ ସିଂହ କେତେଜଣ ଇଂରେଜ ସିପାହୀଙ୍କୁ ମାରି ଗଛରେ ଝୁଲେଇ ଦେଲେ । ଏହି ଖବର ପାଇଁ ଘେଁସ ଗ୍ରାମକୁ ଇଂରେଇ ସିପାହୀମାନେ ନିଆଁ ଲଗାଇ ପାଉଁଶ କରିଦେଲେ । ନିରାଶ୍ରୟ ଗ୍ରାମବାସୀ ପ୍ରାଣ ବିକଳରେ କଙ୍ଗଲ ମଧ୍ୟକୃ ପଳାୟନ କଲେ । ଏକାଧିକ ଦିନ କାଳ ବନ୍ୟକନ୍ତଙ୍କ ଗହଣରେ ରହି ଭୟାତୁର ଗ୍ରାମବାସୀ ବଣର ଫଳ, ମୂଳ, ପତ୍ର, ଡାଳ ଖାଇ ଜୀବନ ନିର୍ବାହ କଲେ । ଏହି ସଙ୍କଟରୁ ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ତଥା ଭୟ, ଦୁଃଖ ଓ ଭୋକକୁ ଭୁଲିବା ପାଇଁ ସେମାନେ ବଣର ଦେବୀଙ୍କୁ ପୂଜା କରି ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ସଙ୍ଗୀତ କଲେ । କାରଣ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀ ହେଉଛନ୍ତି ଦୂର୍ଗତିନାଶିନୀ, କଲ୍ୟାଣକାରିଣୀ, ଅଭୟ ବରଦା, ବିଭବ ପ୍ରଦାୟିନୀ ବୋଲି ସେମାନଙ୍କର ବିଶ୍ୱାସ । ଉପରୋକ୍ତ ଘଟଣାକୁ କେନ୍ଦ୍ରକରି ଡାଲଖାଇର ଉତ୍ପରି ମାତ୍ର ଦେଢ଼ ଶହ ବର୍ଷର ପୁରୁଣା କଥା, ଯାହାକି ସହଜେ ଗୁହଣଯୋଗ୍ୟ ମନେହୁଏ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ସେମିତି ପରିସ୍ଥିତିରେ ସାମୟିକ ମାନସିକ ଶାନ୍ତି ଅଥବା ଦମ୍ଭ ପାଇବା ପାଇଁ ତାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ଆରାଧନା ଓ ତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପାରମ୍ପରିକ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ ଓ ଗୀତ ପରିବେଷଣ କରିବାର ସମ୍ଭାବନାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ ।

କିୟଦନ୍ତୀ କୁହେ ସେ ଏକଦା ଦକ୍ଷିଣ କୋଶଳରେ ଚଳିତ ନାମକ ଜନିକ ମହାପ୍ରତାପୀ ରାଜା ଶାସନ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କ ସ୍ତାଙ୍କ ନାମ ଥିଲା ନୀଳାରାଣୀ । ଦୁଇପୁଅଙ୍କ ନାମ ଥିଲା ଦେବହରି ଓ ରାମହରି ତଥା ଦୁଇ ବୋହୁଙ୍କ ନାମ ଥିଲା ତୁଳସୀ ଓ ଦହନା । ହେଲେ କନ୍ୟା ସନ୍ତାନଟିଏ ନଥିଲା ବୋଲି ରାଜାରାଣୀ, ସର୍ବଦା ଦୁଃଖରେ କାଳାତିପାତ କରୁଥିଲେ । ଅନେକ ପୂଜା, ଅର୍ଚ୍ଚନା, ଦାନପୂଶ୍ୟ କଲା ଉତ୍ତାରୁ ରାଣୀଙ୍କ ଗର୍ଭରୁ କନ୍ୟା ସନ୍ତାନଟିଏ ଜାତ ହେଲା । ତା'ର ନାମ ଆଦରରେ ରଖାଗଲା ରହେଲା; ଶେଷରେ କନ୍ୟା ସନ୍ତାନଟିଏ ଗର୍ଭରେ ରହିବାରୁ ସେ ହେଲା ରହେଲା । ଯେତେବେଳେ ରହେଲାକୁ ସାତବର୍ଷ ବୟସ ସେତେବେଳେ ସେ ଡାଲଖାଇ ପୂଜା କରିବା ପାଇଁ ମନସ୍ତ୍ର କଲା ଓ ପୂଚ୍ଚା ସୟାର ଯୋଗାଡ଼ କରିଦେବା ପାଇଁ ବାପା, ମା, ଭାଇ, ଭାଉକଙ୍କୁ ନିବେଦନ କଲା । ହେଲେ କେହିହେଲେ ରହେଲାର କଥାକୁ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଲେ ନାହିଁ । ଭାଉଚ୍ଚମାନେ ଓଲଟା ରହେଲାକୁ ଉପହାସ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଏହା ସହ୍ୟ କରିନପାରି ରହେଲା ନିତେଇ ଧୋବଣୀ ତୁଠକୁ ଯାଇ ବିଷଖାଇ ଆତ୍ମହତ୍ୟା କଲା । ଏକଥା ଜାଣିପାରି ଶୋକାକ୍ଲ ପରିବାରବର୍ଗ ତ୍ଠକୁ ଦୋଡ଼ିଲେ । ସେଠାକୁ ଯାଇ ଦେଖିଲା ବେଳକୁ ଜଳକନ୍ୟା ସାତବହନୀ (ସାତ ଭଉଣୀ) ବା ସପ୍ତମାତ୍କାଙ୍କ ଗହଣରେ ରହେଲା କଳକ୍ରୀଡ଼ାରେ ମଗୁ ଅଛି । ତାକୁ ଯେତେ ଡାକିଲେ ବି ସେ କାହାକୁ ଚିହ୍ନି ପାରିଲା ନାହିଁ । ଅନନ୍ୟୋପାୟ ହୋଇ ରାଚ୍ଚାରାଣୀ ସପ୍ତମାତୃକାଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବାର ସେମାନେ ରହେଲାକୁ ଫେରାଇ ଦେବାପାଇଁ ରାଚ୍ଚିହେଲେ, କିନ୍ତୁ ସର୍ଭ ହେଲା ସେ ସେମାନେ ରହେଲା ପାଇଁ ତାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତର ଆୟୋଚ୍ଚନ କରିବେ ।

ଏଠାରେ ସ୍ମରଣୀୟ ସେ କିନ୍ଦଦତୀ ଏକ ଗୁରୁଦ୍ପୂର୍ଷ ଧାରଣା ଅଟେ । ମନରେ ସ୍ୱତଃ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ ସେ କିନ୍ଦଦତୀରେ ଯେଉଁ ପରିକନ୍ଧନା ନିହିତ ତାର କିଛି ଭିଭି ଅଛି ନା କେବଳ କଳ୍ପନାର ବିଷୟ ଅଟେ । ସମାଳ ଓ ଜୀବନ ସହିତ ଏହାର କିଭଳି ସମ୍ପର୍କ ରହିଛି ? କାରଣ ଅନେକ ସ୍ଥଳରେ ଏହାକୁ ମିଥ୍ୟା, କାଳନିକ, ଅସାରତା ବୋଲି ବିବେଚନା

କରାଯାଇ ଅତ୍ୟବ ହାଲୁକା ଅଥିରେ ଗୁହଣ କରାଯାଉଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ କିୟଦଚୀରେ ଏକ ଭିନ୍ନ ମାନସିକତା ନିହିତ ଥାଏ । ଏଥିରୁ ପ୍ରେରଣା ମିଳେ ଏବଂ ଏହି ପ୍ରେରଣା ସହିତ ଶକ୍ତି ଓ ବିଶ୍ୱାସ ପ୍ରହ୍ଳନ୍ନ ଭାବେ ନିହିତ ଥାଏ । ସୂଚ୍ଚନ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ସୁଷାର ଚିନ୍ତା ବାଞ୍ତବତାରୁ ଉପାଦାନ ଗ୍ରହଣ କରେ । ତେଣୁ କିୟଦନ୍ତୀ ସମାଜଠୁ ବିହିନ୍ନ ନୁହେଁ । ସାମାଚ୍ଚିକ ଦୃଷିକୋଣରୁ ବିୟରିଲେ କିୟଦଚୀରେ ନିହିତ ବାସ୍ତବତା ଓ ସତ୍ୟତା ଉଚ୍ଚାଗର ହୋଇଉଠେ । ସାମାଢିକ ସମ୍ପର୍କରୁ କିୟଦନ୍ତୀର ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିବାରୁ କିୟଦନ୍ତାର ସ୍ୱତନ୍ତ ଓ ନିଳ୍କସ୍ୱ ପରିବେଶ ଓ ଦୁନିଆଁ ଥାଏ । ତେଣୁ ସ୍ଥାନୀୟ ଜୀବନ ଓ ପରିବେଶକୁ ସାମଗ୍ରିକ ଦୃଷିକୋଣରୁ ବିୟର କରାଯିବା ବିଧେୟ । ଏହା ଅନନ୍ୟ, ଅସୀମ ସୁଇନଶୀଳ ଓ ସର୍ବଦା କ୍ରିୟାଶୀଳ ଅଟେ । କାଳ, ପାତ୍ର ତଥା ସ୍ଥାନକୁ ନେଇ କିୟଦଚୀର ପରିବର୍ତ୍ତନ, ପରିବର୍ଦ୍ଧନ ଓ ପରିମାର୍ଜନ କ୍ରିୟା **ଊଲିଥିଲେ ମଧ୍ୟ କିୟଦନ୍ତାରେ ସୁଷା କେବେହେଲେ** ଆମ୍ପ୍ରକାଶ କରିନାହିଁ କି କରେନାହିଁ । ଗୋଷୀ ପାଇଁ କିୟଦଚୀକୁ ଉତ୍ସର୍ଗ କରିଦେଇ ସ୍ରଷ୍ଠା କାଳଗର୍ଭରେ ହକିଯାଏ ଏବଂ ସେଇଠି କିୟଦନ୍ତୀ ପ୍ରାଣ ପାଇଥାଏ । ଆନ୍ତରିକତାର ସହିତ ଯେତେବେଳେ କୌଣସି ଗୋଷୀ ବା ସମାଚ୍ଚ ତାକୁ ଗ୍ରହଣ କରିନିଏ, ସେତେବେଳେ ଏହାକୁ ଆଧାର କରି ବଞ୍ଚା ପାଇଁ ମଣିଷକୁ ରାଞାଟିଏ ମିଳିଯାଏ । ତାପରେ ଉଉରାଧିକାରୀ ସୂତ୍ରରେ ସେ ଗୋଟିଏ ପିଢ଼ିରୁ ଆଉ ଗୋଟିଏ ପିଢ଼ିକୁ ଉତୁରି ଆସେ ଏବଂ ସେହି ସମାଚ୍ଚର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରେ । କ୍ରମଶଃ ତାହା ଉକ୍ତ ସମାଚ୍ଚର ପରିଚୟ / ପରିଚିତି ରୂପେ ପ୍ରକାଶ ପାଉଥାଏ । ତେଣୁ ସମାଚ୍ଚ ଦ୍ୱାରା କୈ।ଣସି କିୟଦନୀ ଗ୍ରହଣୀୟ କି ନୁହେଁ ଏବଂ ଯଦି ଗ୍ରହଣୀୟ ତେବେ ତାର ପରିସମା ବା ପରିସର କେତେ ତାହା ମଧ୍ୟ ଲୋକଙ୍କ ଉପରେ ହିଁ ନିର୍ଭରଶୀଳ ଅଟେ ।

କିୟଦନ୍ତୀର ବ୍ୟବସ୍ଥା ଏଥିପାଇଁ କରାଯାଇଛି ଯେ, ମଣିଷ ଏହାଦ୍ୱାରା ସାମାଜିକତାର ଆଦର୍ଶକୁ ସହଚ୍ଚ ଭାବେ ଗ୍ରହଣ କରି ପାଳନ କରିପାରିବ ।

ଉପରୋକ୍ତ ଡାଲଖାଇ ସମ୍ପର୍କିତ କଥାକୁ ଏକ ସରଳ କାହାଣୀ ବୋଲି ବିବେଚନା କରିବା ଆଦ୍ୱୋ ଉଚିତ ହେବ ନାହିଁ । ଏହାର ବହୁବିଧ ଆୟାମ ଓ ପରିସର ରହିଛି । ଏହାର ଅନ୍ତରାଳରେ ଏକ ସାମାକିକ ପୁକ୍ରିୟା ବା ରହସ୍ୟ ଲୁକ୍କାୟିତ । ମଣିଷର ଇତିହାସ ଏହା ଭିତରେ ଗୋପନରେ ଆତ୍ମପ୍ରକାଶ କରେ । ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ଯଥାଯଥ ଭାବେ ସଚେତନ ରହିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ସେଥିପାଇଁ ଉପରୋକ୍ତ କିୟଦତୀକୁ ଅନ୍ଧ ଭାବେ ଗ୍ରହଣ ନକରି ତାକୁ ବାୟବ ତଥ୍ୟ ତଥା ଐତିହାସିକ ଉପାଦାନ ସହିତ ସମ୍ପର୍କିତ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । "ନିତେଇ ଧୋବଶୀ" ଓ "ସାତ୍ବହେନ" ବିଷୟର ଡାଲଖାଇରେ ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟାର ପ୍ରଭାବ ରହିଥିବାର ସୂଚନା ମିଳେ । ପ୍ରସଙ୍ଗକ୍ରମେ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ଯେ, ଓଡ଼ିଶାର ପଣ୍ଟିମାଞ୍ଚଳରେ ପ୍ରଚଳିତ ନିତେଇ ଧୋବଣୀ ଉପାଖ୍ୟାନ ତନ୍ତବିଦ୍ୟା ସମ୍ପର୍କିତ ଅଟେ । ପୁନଣ ଏଠରେ ସୂଚନା ଯୋଗ୍ୟଯେ, ସୟଲପୁର, ପାଟଣାଗଡ଼ ଓ ସୋନପୁର ଅଞ୍ଚଳରେ ଅନେକ କୁମାରୀ କନ୍ୟା ଲକ୍ଷ୍ନାଙ୍କରାଙ୍କ (ବିୋଦ୍ଧଧର୍ମର ସହକଯାନର ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ) ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରଣ କରି ତନ୍ତ ସାଧନାରେ ଆଗଭର ହୋଇଥିଲେ ଏବଂ ନିତାଇ ଧୋବଣୀ, ଜ୍ଞାନଦେଇ ମାଲୁଣୀ, ଲୁହାକୁଟୀ ଲୁହୁରାଣୀ, ସୁକୁଟୀ ଚମାରୁଣୀ, ଶୁଆ ତେଲୁଣୀ, ଗାଙ୍ଗୀ ଗଉଡୁଣୀ, ପତରପିନ୍ଧି ଶଉରୁଣୀ ପ୍ରଭୃତି ସାତକଣ ତାୱିକ କନ୍ୟା ସହକଯୋଗରେ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିଥିଲେ ବୋଲି କଣାଯାଏ । ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ଯେ ପ୍ରାଚୀନ ତଥା ମଧ୍ୟଯୁଗୀୟ ସାମାଚ୍ଚିକ ବର୍ଷଚ୍ଚାତି ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ଐଶ୍ୱରିକ ଶକ୍ତିର ସାନ୍ନିଧ୍ୟପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ବ୍ରାହ୍ନଶର ଭୂମିକା ଅତି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ ଥିଲା । ସମାକରେ ଜାତିପ୍ରଥାର ତୀବ୍ର ଭେଦଭାବ ଇାଗି ରହିଥିଲା। ଏହି ତୀବୁ

କାତିଆଣବାଦର ଫଳସ୍ବୂପ ସମାକରେ ଗୋଷୀ ବିବାଦ ସଦାସର୍ବଦା ଲାଗି ରହିଥିଲା । ସାଧାରଣ କନତା ପୂଳା, ପାଠ, ବେଦ, ଦେବଦର୍ଶନ, ମନ୍ଦିର ପ୍ରବେଶ ଇତ୍ୟାଦି ଧର୍ମକର୍ମରୁ ବଞ୍ଚ ଥିଲେ । ସମାକର ଏକ ବିରାଟ କନ ସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଅସତୋଷର ବହ୍ନି ସାମାଳିକ ସନ୍ତୁଳନକୁ ବିଗାଡ଼ିବାକୁ ଯଥେଷ ଥିଲା । ତେଣୁ ସେହି ସରର ଲୋକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଧର୍ମର ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ଓ ଐଶ୍ୱରିକ ଶକ୍ତିର କରୁଣା ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ବିଭିନ୍ନ ସମୟରେ ସେହି ସରରୁ ସିବିପ୍ରାପ୍ତ ଲୋକଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟିଛି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ସାଧାରଣ କନତା ନିକର ଭାକ୍ତିକ ପରିତୃପ୍ତି ଲାଭ କରିଛନ୍ତି । ଉପରୋକ୍ତ ସାତ କଣ ତାବିକ କନ୍ୟା, ଧୋବ, ମାଳି, ଲୁହୁରା, ଚମାର, ତେଲି, ଗଉଡ଼ ଓ ଶବର ପ୍ରଭୃତି ସମାଳର ନିମ୍ନଶ୍ରେଣୀର ବୋଲି ସୃଷ୍ଟ ଅନୁମିତ ହୁଏ ।

ଉପରୋକ୍ତ ସପ୍ତକୁମାରୀ ବା ସାତବହେନଙ୍କ ପୂଚ୍ଚା ଓଡ଼ିଶାର ପଣ୍ଟିମାଞ୍ଚଳରେ ଅବ୍ୟାବଧି ପ୍ରଚଳିତ ଥିବାର ସୂଚନା ମିଳେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରଚିତ ଅନେକ ମନ୍ତ ଏଠାର ତାନ୍ତ୍ରିକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସାଧନା କରାଯାଉଛି । ନିତାଇ ଧୋବଣୀଙ୍କ ସହାୟତାରେ **ୟେଡ଼ଗଙ୍ଗଦେବ ଓଡ଼ିଶା ଅଧିକାର କରିଥିବା ବିଷୟ** ମାବଳା ପାଞ୍ଜିର କଣାପଡ଼େ । ପଣ୍ଟିମ ଓଡିଶାର ପାଟଣାଗଡ଼ ଅଞ୍ଚଳ ସପ୍ତକୁମାରୀଙ୍କ ତନ୍ତ ସାଧନାର ପୀଠସ୍ଥଳୀ ଥିଲା । ତେଣୁ ଏହି ଅଞ୍ଚଳ ଏବେ ମଧ୍ୟ କୁମାରୀ ପାଟଣା ବା କାଉଁରୀ ପାଟଣା ରୂପେ ସର୍ବତ୍ର ପରିଚିତ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ଆଲୋଚିତ ହୋଇସାରିଛି ଯେ ଡାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତ ନାରୀ ଓ କୁମାରୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଏହି ଅବସରରେ "ଡେବରି ପୂଜା"ର ବିଧି ପ୍ରଚଳିତ ଯାହାକି ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା ସମ୍ପର୍କିତ ଅଟେ । ତେଣୁ ଉପରୋକ୍ତ କିୟଦନ୍ତୀର କଥାବସ୍ତୁ, ପରିକନ୍ତନା ତଥା ସଂରଚନାରେ, ଚରିତ୍ର

ଗଠନରେ ତତ୍କାଳୀନ ସାମାଜିକ ଜୀବନ ପ୍ରତିପଳିତ ହୋଇଉଠେ । ଉଦିଷ ଦିନ ପୂଣି ବରୁଆ ଦେହରେ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀ ପ୍ରବିଷ ହୋଇଥାଆଡି । କାଳିସୀ ଆସିବା ଦ୍ୱାରା ସାଧାରଣ ଲୋକ ନିକର ରୋଗ, ଦୁଃଖ, ଅସୁବିଧା, ମନୋକାମନା ଇତ୍ୟାଦି ଦେବୀଙ୍କୁ ଜଣାଇ ପ୍ରତିକାର ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରନ୍ତି । ଦେବୀ ଉପୟରର ରାଞା ତଥା ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ମଧ୍ୟ କରନ୍ତି । ଏହିସବୁ ଘଟଣା ମଣିଷର ବୃଦ୍ଧି, ଚେତନା ଓ ହୃଦୟକୁ ସହଜେ ସ୍ପର୍ଶ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଭୟ, ଆନନ୍ଦ ଓ ଶିହରଣ ଜାତ କରିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ପୁରୁଷାନୁକ୍ରମେ ପ୍ରଚଳିତ ଉପରୋକ୍ତ କିୟଦନ୍ତୀ ଡାଲଖାଇ ପରମ୍ପରାକୁ ଏକ ଅଲୋକିକ ରୂପ ପ୍ରଦାନ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସରଳ ବିଶ୍ୱାସୀ ଜନଙ୍ଗାବନରେ ପ୍ରଚଳିତ ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସକୁ ଆହୁରୀ ଦୃଢ଼ୀଭୃତ କରେ ।

ଡାଲଖାଇ ପୂଚ୍ଚା ପରେ ତାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ସବୃଷ୍ଟି ପାଇଁ ଯେଉଁ ସ୍ୱତନ୍ତ ଶୈଳୀର ନୃତ୍ୟ,ଗୀତ ଓ ବାଦ୍ୟ ପରିବେଷଣ ହୁଏ ତାକୁ ମଧ୍ୟ ତାଲଖାଇ କୁହାଯାଏ । ଏହା ଓଡ଼ିଶାର ଆଦିବାସୀ ଓ ଲୋକ ସଂସ୍କୃତିର ଉତ୍କର୍ଷତାକୁ ପ୍ରତିପାଦନ କରେ । ଏଠାରେ ସୂଚନାଯୋଗ୍ୟ ଯେ ଡାଲଖାଇ ଗୀତ, ନୃତ୍ୟ ଓ ସଙ୍ଗୀତ କେବଳ ଡାଲଖାଇ ପୂଚ୍ଚାରେ ପରିବେଷିତ ହୁଏନାହିଁ । ପଣ୍ଟିମ-ଓଡ଼ିଶାର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପର୍ବପର୍ବାଣି, ଯାନିଯାତ୍ରା, ବିବାହ-ବୃତାଦି ଅବସରରେ ମଧ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରାଯାଏ । ଡାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତକୁ ଅନୁଧାନ କଲା ପରେ କଣାପଡ଼େ ଯେ ସେ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ସଙ୍ଗୀତ ଏକ ଆକସ୍କିକ ସୃଷ୍ଟି ନୁହେଁ । ଏହା ପଛରେ ସହସ୍ରାଧିକ ବର୍ଷର ଦୀର୍ଘ ଇତିହାସ ରହିଛି ଯାହାକୁ ବାଦ ଦେଇ ଡାଇଖାଇ ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ସଙ୍ଗୀତର ଧାରାକୁ ଅନୁଭବ କରିବା ସେତେ ସହଜ୍ଜ କଥା ନୃହେଁ । ଡାଲଖାଇକୁ କୈ।ଣସି ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ସମୟ ସୀମା ଭିତରେ ଆବଦ୍ଧ କରି ରଖାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ ।

ବିଭିନ୍ନ କାଳର ଗୁଚି, ସମସ୍ୟା ଓ ଅନୁଭବକୁ ନେଇ ତାଲଖାଇ ସମୃଦ୍ଧ । ସଂପ୍ରତି ଆମ ସାମ୍ନାରେ ତାଲଖାଇର ଯେଉଁ ରୂପଟି ଦୃଶ୍ୟମାନ, ତାହା ପ୍ରକୃତରେ ସମୟ ସ୍ରୋତର ଗୋଟିଏ ପରିଣତି ମାତ୍ର । ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ଏହାର ରୂପରେଖ କ'ଣ ହେବ ତାହା କହିହେବ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଏହାକୁ ଅନୁଧାନ କରି ସେହି ସମାକର ପରିବେଶ, ଲୋକଙ୍କ ମନୋବୃତ୍ତି, ଜୀବନବୋଧ, ଚିଉର ରସଧାରା ଓ ଜୀବନପ୍ରତି ମୂଲ୍ୟବୋଧ ପ୍ରଭୃତି ବିଷୟରେ ଧାରଣା ନିର୍ଦ୍ଧିତ ଭାବେ କରାଯାଇପାରିବ । ସେହେତ୍ର ଡାଲଖାଇ ଅନେକ ଯୁଗର ପରମ୍ପରାରେ ପରିପୁଷ ଅଟେ । ସାଂପ୍ରତିକ ଯୁଗର ପରିବେଶରେ ମଧ୍ୟ ଡାଲଖାଇର ବିକାଶ ଅତି ସ୍ୱାଭାବିକ ଓ ପ୍ରାକୃତିକ ଭାବେ ଘଟିଛି । ସ୍ଥାନ, କାଳ, ପାତ୍ରର ସଚେତନତା ତାଲଖାଇ ଗୀତର ବିଷୟବସ୍ତୁ ଓ ତାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟର ଶୈଳୀକୁ ନିୟନ୍ତଣ କରିଛି । କାରଣ ସ୍ରଷ୍ଠା ନୂହେଁ, ଦର୍ଶକର ମନୋବୃତ୍ତି ସହିତ ମଧ୍ୟ ଲୋକକଳାର ସୂଚ୍ଚନଶୀଳତା ଓତଃପ୍ରୋତଃ ଭାବେ ଚ୍ଚଡ଼ିତ ।

ତାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟରେ ତୋଲ, ନିଶାନ, ମହୁରୀ, ଟିମ୍କି, ତାସା ଆଦି ବାଦ୍ୟଯନ୍ତ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରସଙ୍ଗ କ୍ରମେ କୁହାଯାଇ ପାରେ ଯେ ତାଲଖାଇ ଗୀତ, ତାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ ଓ ତାଲଖାଇ ସଙ୍ଗୀତରେ ବ୍ୟବହୃତ ବାଦ୍ୟଯନ୍ତର ଏକ ସମନ୍ଦିତ ପ୍ରରିଦବଷଣ ଏହି ସମୟରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଲୋକନୃତ୍ୟ ପରି ତାଲଖାଇ ଲୋକନୃତ୍ୟକୁ ଗୀତ ଓ ବାଦ୍ୟ ବିନା ଚିନ୍ତା କରାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ବାଦ୍ୟଯନ୍ତରେ ସହଯୋଗ କରୁଥିବା ଲୋକ କଳାକାରମାନେ ସାଧାରଣତଃ ଗଣା, ଘାସି ଆଦି ତଥାକଥିତ ଅନୁଆଁ ଜାତିରୁ ଆସିଥାଆନ୍ତି । ଜୋଇ, ନିଶାନ ପ୍ରଭୃତି ବାଦ୍ୟଯନ୍ତଗୁଡ଼ିକ ପଶୁ ଚମଡ଼ାରେ ତିଆରି ହେଉଥିବାରୁ ଆକିବି ନୈଷିକ ବା ପରମ୍ପରାନିଷ ଉଚ୍ଚଳାତିର ଲୋକେ ଅନୁଆଁ ହୋଇଯିବା ବା କାତି ଯିବା ଭୟରେ ଏହି

ବାଦ୍ୟଯନ୍ତଗୁଡ଼ିକରୁ ଦୂରେ ରୁହନ୍ତି । ତେଣୁ ବୋଧହୁଏ ଅନ୍ତୁଆଁ ଓ ନିମ୍ନଶ୍ରେଣୀର ଲୋକ କଳାକାରମାନେ ଡାଲଖାଇ ସଙ୍ଗୀତର ଓଞାଦ ରୂପେ ଖ୍ୟାତି ଅର୍ଜନ କରିଥିଲେ ଅଥବା ଖ୍ୟାତି ଅର୍ଜନ କରୁଥିବାର ଦେଖାଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଆକାଶବାଣୀ, ଦୂରଦର୍ଶନ, ବିଭିନ୍ନ ଅଡ଼ିଓ ଭିଡିଓ କ୍ୟାସେଟ ତଥା ମଞ୍ଚ ଉପରେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଉଥିବା ଡାଲଖାଇରେ ସବର୍ଷ କାତିର ଲୋକମାନେ ମଧ୍ୟ ଡାଲଖାଇ ବାଦ୍ୟ ବଚ୍ଚାଉଛନ୍ତି, ଡାଲଖାଇ ଗୀତ ଗାଉଛନ୍ତି ଏବଂ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରୁଛନ୍ତି । ସୟବତଃ ଟେଲିଭିଜନ, ରେଡ଼ିଓ, ଅଡ଼ିଓ-ଭିଡିଓ ଓ ସହରାଞ୍ଚଳର ମଞ୍ଚ ସହିତ ଯେଉଁ ପ୍ରତିଷା, ସନ୍ନାନ ଓ ପଇସା ଜଡିତ ରହିଛି ସେଥିପାଇଁ ଏହି ପରିବର୍ତ୍ତନ ସ୍ୱାଭାବିକ ମନେହୁଏ । ଅବଶ୍ୟ ଏତତଦ୍ୱାରା ପ୍ରକୃତ ଲୋକକଳାକାର ଉପେକ୍ଷିତ ହୋଇଛି ବୋଲି କଟୁ ସମାଲୋଚନା ମଧ୍ୟ ଶୁଣାଯାଇଥାଏ ।

ଡାଲଖାଇ ଗୀତ ଗାଇବା ବେଳେ ସାଧାରଣତଃ ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ ହୁଏନାହିଁ । କେବଳ ଡୁଲିଆ (ଡୋଲ ବଜାଉଥିବା ବାଦ୍ୟକାର) ଗୀତରେ ତାଳ ଦେଇ ମୃଦୁ ସ୍ୱରରେ ଢୋଲ ବଜାଇଥାଏ । ଗୀତ ଶେଷରେ ତୋଲ ସାଙ୍ଗଦୁ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବାଦ୍ୟଯନ୍ତ୍ରଗୁଡ଼ିକ ଜୋରରେ ବାଳି ଉଠିଥାଏ । ତା ସାଙ୍ଗକୁ ପୁଅ, ଝିଅମାନେ ନାଚିବା ଆରୟ କରିଥାଆନ୍ତି । ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟର ବୈଚିତ୍ର୍ୟ, ସୁର ଓ ଛନ୍ଦର ବୈଶିଷ୍ୟ ତଥା ଏଥିରେ ବ୍ୟବହୃତ ଜୋଲ, ନିଶାନ, ମୁହୁରୀ, ତାସା ଓ ଟିମ୍ବିର ମୌଳିକତା, ନୃତ୍ୟଶିଳ୍ପମାନଙ୍କର କେଶବିନ୍ୟାଣ, ବେଶ ପରିପାଟୀ, ପାଦୟଳନା, ଆଖ୍, ମୁହଁ, ଅଣ୍ଟା ତଥା ଶରୀରର ଅଙ୍ଗଭଙ୍ଗୀ ଇତ୍ୟାଦି ଯୋଗୁଁ ଡାଲଖାଇ ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ଶୈଳୀର କଳାରୂପେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ଗୀତ, ବାଦ୍ୟ ଓ ନୃତ୍ୟର ତ୍ରିବେଣୀ ସମାହାର ଡାଲଖାଇର ସରସତା

ଓ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ । ଆଦିବାସୀ ସମାକରେ ମନୋରଞ୍ଜନ ସକାଷେ ପୁରାକାଳରୁ ପ୍ରଚଳିତ ତାଲଖାଇ ଏକ ସୁନ୍ଦର ମାଧ୍ୟମ ବୋଲି କହିବାରେ କୌଣସି ଆପରି ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଅଶ୍ଳୀଳତା, ନୃତ୍ୟ ଗୀତ ଅଥବା ଶୟା ମନୋରଞ୍ଜନର ଉପାଦାନ ପାଇଁ ତାଲଖାଇ ପ୍ରଯୁକ୍ୟ ବୋଲି ଧାରଣାପୋଷଣ କରିବା ଆଦି। ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ମନେହୁଏ ନାହିଁ । ଅତୀତରେ ତାଲଖାଇ ଗୀତ ଓ ନୃତ୍ୟ ହେୟ, ଅସ୍ୱାକୃତ, ଉପେଷିତ ଓ ସ୍ୱାଙ୍ଗାକୃତ ହୋଇଛି । ଅଶ୍ଳୀଳ ବା କୁରୁଟି ସମ୍ପନ୍ନ କହି ଏହା ବିରୁଦ୍ଧରେ ଅନେକ ଅପ୍ରୀତିକର ମନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରୟରିତ ହୋଇଛି । କାରଣ ତାଲଖାଇର ଉଚିତ ମୂଲ୍ୟାୟନ ହୋଇପାରି ନାହିଁ । କେତୋଟି ତାଲଖାଇ ଗୀତର ଉଦାହରଣ ନିମ୍ନରେ ପ୍ରଦାନ କରାଗଲା ।

(9)

ଡାଲଖାଇରେ, ଡାଲଖାଇରେ ଭରନା କର୍ମା ପାହି ପର୍ଦିନକେ ବୁଉଥିମା ଝଏଁର୍ଟା ହଲେଇ ତହୁଁ ବଏଲା ପାନ, କାଏଁଯେ ଘିୟଟାନ ଯେନ୍ତା କରି ବୁଇଲେ ହେଲେ ସେଇ ଛ'ମାନ୍ ଧାନ, ତହୁଁ ବଏଲା ରାଏଧିକା କାହ୍କେ ନାଇଁ ଦିଅନ ଅଏଧିକା ପଲ୍ହା ମାରିଯିମା ବହେନ୍ମାନେ ଡାକ୍ଦେଉହେ ପଧାନ୍ ଘରର୍ ଭଟ୍କା,

(9)

ଡାଲ୍ଖାଇବୋ, ଡାଲ୍ଖାଇବୋ ଆସ ଆସ ଟୁକେଲ୍ମାନେ ଯିମା ପତର୍ ତୁଲି ଭୁଗାଟୁପା ଧରିକରି ବାହାର୍ଲା ଗୁର୍ବାରୀ ଡାକ୍ ଦିଅଲୋ କାନ୍କୀ ଯିମା ଆମେ ଝାରୀ ଜାନ୍କି ଗଲା ଦଉଡ଼ି, କାଁ ହେଲୁଲୋ ଶୁକୁଡଲା ପଡ଼ିଛୁ ମୁହଁମାଡ଼ି, କାହିଁ ଗଲା ସେ ନୁରା ଯିମା ପରେ ଜଲ୍ଦି ଆସ ଋପି ଆଉଛେ ଖରା ତହୁଁ ବଏଲା ଭାମା, ଧାଙ୍କ୍ରୀ ଧାଙ୍କ୍ରୀ ଯିମା ବୁଡ଼ୀଶୁଡ଼ୀ ଗଲେ ସଥେ ଧରାପଡ଼ି ଯିମା ସାଙ୍ଗ ସାଙ୍ଗ ହେଇଗଲେ କିଏ ତୁଲ୍ଲା ଡଙ୍ଗର୍ ଉପ୍ରେ କିଏ ତୁଲ୍ଲା ଡଲେ କିଏ କରିଛେ ଭୁଗ୍ ଭୁର୍ନା କିଏ କରିଛେ ଉନା କିଏ ବଏଲା ଆଇଗୋ, କିଏ ବଏଲା ବାଈ ବାସି ଥିରେଁ ନୁନ୍ ମିର୍ୟ ଦେଇଥିବୁ ଭୁରେଇ କାହିଁ ଗଲା ସେକେଁଟି, କାହିଁ ଗଲା ସେକେଁଟି ଆର୍ ତାର୍ ଘଏତା ମାର୍ ମାରିଛେ ମୁହଁ ଯାଇଛେ ପାଟି ମୁହଁ ଯାଇଛେ ପାଟି କାଏଁ ତାଲଖାଇବୋ ।

(୩)

ଡାଲ୍ଖାଇରେ, ଡାଲ୍ଖାଇରେ ଦ'ଶ୍ରା ମାସରେ ବାକିଲା ଢୋଇ ହରି ବୋଲ ବୋଲ ଗୋବିନ୍ଦ ବୋଲ କଲିକତାନେ ହାବଡ଼ା ପୋଲ ବଙ୍ଗାଲି ଫେସନ, ସିନେମା ଖେଲ ଏକା ପେଟ ଲାଗିକିରେ ଉଡ଼ିଆ ରେକ୍ସା ଠେଲକି ଡାଲଖାଇରେ ।

ଏହା ବିନା ଦ୍ୱିଧାରେ ସ୍ୱାକାର କରାଯାଇପାରେ ଯେ, ଆଦିବାସୀ ତଥା ଗ୍ରାମାଞ୍ଚଳରେ ପରିବେଷିତ ହେଉଥିବା ଡାଲଖାଇରେ ଅଶ୍ନୀଳ ଗୀତ ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବରେ ଗାନ କରାଯାଏ । ଡାଲଖାଇ ଏକ ଆଦିବାସୀ ନୃତ୍ୟ ହୋଇଥିବାରୁ ଏଥିରେ ତଥାକଥିତ ଅଶ୍ନୀଳତା ରହିବା ସ୍ୱାଭାବିକ ବୋଲି ଶୁଣିବାକୁ ମିଳେ । ଡାଲଖାଇ ସମ୍ପର୍କରେ ଜାଣିବାକୁ ହେଲେ ଏଠାର ଲୋକ ତଥା ଆଦିବାସୀ ଜୀବନର ଅନ୍ତଃସ୍ଥଳକୁ ପ୍ରବେଶ କରିବାକୁ ହେବ, ତେବେ ଯାଇ ଡାଲଖାଇର ଯଥାର୍ଥ ବିଶ୍ନେଷଣ ହୋଇପାରିବ । ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇପାରେ ଯେ ଯାହାକୁ ତଥାକଥିତ ସଭ୍ୟ ସମାଳର ମୁଖ୍ୟ

ସ୍ରୋତରେ ଥିବା ଜନସମାଜ ଅଶ୍ଲୀଳ ଆଖ୍ୟା ଦିଅନ୍ତି ତାହା ଆଦିବାସୀଙ୍କ ଦୃଷିରେ ଗୁରୁଦ୍ୱପୂର୍ବ ନୁହେଁ, କାରଣ ତାହା ସେମାନଙ୍କର ସାମାଜିକ ଚଳଣୀ ଓ ରୁଚି । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ଆଦିବାସୀ ସମାଜରେ ମଦର ବ୍ୟବହାର ପର୍ମରାଗତ ଅଟେ । ଜନ୍ମ, ମୃତ୍ୟୁ, ବିବାହ, ପର୍ବପର୍ବାଣି, ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ଆସରରେ, ମୁଖ୍ୟ ନିଷ୍ପରି ଶେଷରେ, ଅତିଥି ଅଭ୍ୟର୍ଥନାରେ ମଦର ବହୁଳ ବ୍ୟବହାର ହୋଇଥାଏ । ଦେଶୀ ବା ମହୁଲି ମବ; ଯଥା: ଲନ୍ଦା, ହାଣିଆ, ସଲପ, କୂସ୍ନା ଇତ୍ୟାଦି ବିଶେଷ ଭାବେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ । କେତେଜଣ ବିୟର କରନ୍ତି ଯେ ଉପରୋକ୍ତ ଅବସରରେ ଯେହେତ୍ୱ ଆମୋଦପ୍ରମୋଦ ରୂପକ କୌଣସି ଉଚିତ ଖାଦ୍ୟ ମିଳେନାହିଁ, ତେଣୁ ଦେଶୀ ମଦର ବ୍ୟବହାର ପାଇଁ ସାମାଚ୍ଚିକ ସ୍ୱାକୃତି ମିଳିଛି । ଏହି ଦୃଷିକୋଣରୁ ଡାଲଖାଇ ପୂଜା ପରେ ଲୋକେ ମଦ୍ୟପାନ କରିବା ମଧ୍ୟ ସ୍ୱାଭାବିକ ତଥା ସାମାଚ୍ଚିକ ସ୍ୱୀକୃତି ଅଟେ । ଅବଶ୍ୟ ଅତ୍ୟଧିକ ମାତ୍ରାରେ ମଦ୍ୟପାନ କରିବା ଯୋଗୁଁ ମଣିଷ ହିତାହିତ ଜ୍ଞାନ ଶୂନ୍ୟ ହୁଏ ଏବଂ ଏମିତି ପରିସ୍ଥିତିରେ ଅଶ୍ଳୀଳ ଗୀତ ବାହାରିବା ଅତି ସ୍ୱାଭାବିକ ମନେହୁଏ ।

ତାଇଖାଇ ଗୀତରେ ନିହ୍ଲକ ଅଶ୍ଲୀଳ ଶଦମାନ ପ୍ରୟୋଗ କରାଯିବାର ଆଉ ଗୋଟିଏ କାରଣ ହେଲା ସେ ଲୋକ କଳାକାର ନିଜ ଭା ନ୍କୁ ସିଧା ଓ ସରଳ ଭାଷାରେ ପରିପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଏଥିରୁ ଡାଲଖାଇ ଗୀତରେ ଶୃଙ୍ଗାର ପ୍ରିୟତାର ଆବେଦନ ମଧ୍ୟ ସ୍ପୃଷ୍ଟ ଜଣାପଡ଼େ । ସାଧାରଣ ଲୋକଜୀବନରେ ପ୍ରେମ, ପ୍ରଣୟ, ବିରହକୁ ତାଲଖାଇ ଗୀତ ଅତି ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ଚିତ୍ରଣ କରେ । ଏହି ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଗ୍ରାମଭିଭିକ ଏବଂ ଏଥିରେ ପଲ୍ଲୀ ଜୀବନ ପରିଷୁଟ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରେମ ଉଲ୍ଲାସରେ ମଧୁର ପ୍ରକାଶ ଡାଲଖାଇ ଗୀତରେ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଓ ଯୁବତୀର ଅକୁହାଭାବ ପ୍ରକଟିତ ହେବା ସାଙ୍ଗକୁ ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସରେ ତା'ର ମନ

ପୂରିଉଠେ । ସମୟ ସମୟରେ ସମବୟସ୍କ ଯୁବତୀ, ଯବକ ନିଜ ନିଜ ପ୍ରେମର ପରାକାଷା ପ୍ରତିପାଦନ କରିବାକ୍ ଯାଇ ନିଃସଙ୍କୋଚରେ ପ୍ରତିଯୋଗିତା ମୂଳକ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ ଓ ଗୀତରେ ଭାଗ ନିଅନ୍ତି । ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କ ମାନସିକ ଉନ୍ନେଷ ଘଟାଇବା ଡାଲଖାଇ ଗୀତର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବୋଲି କେତେଜଣ କୃହନ୍ତି । ଶୁଙ୍ଗୀର ରସ ଆଶ୍ୱିତ ଡାଲଖାଇ ଗୀତ ଗୁଡ଼ିକ ନୃତ୍ୟ ଓ ବାଦ୍ୟ ଆଶ୍ରୟୀ ଅଟେ । ଏଥିରେ କେବଳ ଆଦିରସ ବା ଅଶ୍ନୀଳତା ପ୍ରକାଶ ପାଏ ତାହା ନୃହେଁ, ପୁରାଣ, କନଶ୍ରତି, କିୟଦନ୍ତୀ, ଧର୍ମଶାସ ଆଦିରୁ ବିଭିନ୍ନ ଘଟଣା ଚୟନ କରି ସେଥିରେ ସମସାମୟିକ ଲୋକଜୀବନର ବାୟବ ଚିତ୍ରକୁ ସଂଯୁକ୍ତ କରି ଡାଲଖାଇ ଗୀତ ଓ ନୃତ୍ୟରେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଏ । ଡାଲଖାଇ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ କି।ଣସି ପ୍ରକାରେ ଜୀବନବୋଧଠୁ ବିହ୍ଲିନ୍ ହୋଇ ରହିନାହିଁ । ଅନେକ ଡାଲଖାଇ ଗୀତରେ ତାଲଖାଇ ଦେବୀଙ୍କ ମହିମା ବର୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ ।

ଏକଦା କେତେକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଜାତି ବା ଗୋଷୀର ସୀ ପୁରୁଷମାନେ ପର୍ବପର୍ବାଣି ପାଳନ କିୟା ନିଜର ମନୋରଞ୍ଜନ ସକାଶେ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ, ଗୀତରେ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରୁଥିଲେ । ବାହାରର ଲୋକ ବିଶେଷକରି ସହରାଞ୍ଚଳରୁ କେହି ସେହି ଅନୁଷାନକୁ ଆସିଲେ ସେମାନେ କୁଣ୍ଡାବୋଧ ବା ସଙ୍କୋଚବୋଧ କରୁଥିଲେ । ଏହାଛଡ଼ା ସହରାଞ୍ଚଳରେ ଅଣଆଦିବାସୀ ତଥା ସବର୍ଷ ଲୋକମାନେ ଏହାକୁ ଅଶ୍ନୀଳ ଓ ଅସଭ୍ୟତାର ପରିଧି ଭିତରେ ଜଳେଇ ରଖିଥିଲେ । କାରଣ ଡାଲଖାଇ ଓଷାବ୍ରତର ଧାର୍ମିକ ଧାରା ପ୍ରତି ସେମାନେ ଆଦିବା ଅବହିତ ନଥିଲେ । ସ୍ଥାନୀୟ ପରମ୍ପରାର ପ୍ରାନୀୟ ସଥାର୍ଥତାକୁ ଉପଲତ୍ଧ କରିନପାରି ଡାଲଖାଇକୁ ଅଶ୍ନୀଳ ବୋଲି କହିବା ଅବଶ୍ୟ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ମନେ ହୁଏନାହିଁ । ସଂପ୍ରତି ପରିବର୍ତ୍ତିତ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରାମାଞ୍ଚଳରେ ଅଥବା ଆଦିବାସୀଙ୍କ

ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ହୋଇ ରହିନାହିଁ । ତଥାକଥିତ ଉଚ୍ଚବର୍ଗ ଆପଣା ଆବଶ୍ୟକତା ଓ ଆଭିମୁଖ୍ୟରୁ ଏହାକୁ ଗହଣ କରିନେଇଛି । ଏହା ଓଡ଼ିଆ ଲୋକ ପରମ୍ପରାର ପରିୟୟକ ଅଟେ । ବିଭିନ୍ନ ସାଂସ୍କୃତିକ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମରେ ଏବଂ ରେଡ଼ିଓ, ଦୂରଦର୍ଶନ, ଗ୍ରାମୋଫୋନ ରେକର୍ଡ, କ୍ୟାସେଟ, ଓଡ଼ିଆ ସିନେମା ପ୍ରଭୃତିରେ ତାଲଖାଇ ଗୀତ ପରିବେଷଣ ହେବା ଦ୍ୱାରା ଅଧିକ ମାତ୍ରାରେ ଅଣଆଦିବାସୀ ତଥା ସବର୍ଷ ଲୋକଙ୍କର ଆସ୍ଥାଭାକନ ହେବା ସାଙ୍ଗକୁ ଲୋକପ୍ରିୟ ଓ ପ୍ରଶଂସିତ ହୋଇପାରିଛି । ସାଧାରଣତଃ ଦିବସ, ସ୍ୱାଧୀନତା ଦିବସ, ଉକ୍ଳ ଦିବସ, ଆନ୍ତର୍ଜାତିକ ବାଣିଜ୍ୟମେଳା, ପୁଞ୍ଚକମେଳା ପ୍ରଭୃତି ଅବସରରେ କଳାକାରମାନେ ଓଡ଼ିଶା ବାହାରକୁ ଯାଇ ଡାଲଖାଇ ଗୀତ, ନୃତ୍ୟ ଓ ସଙ୍ଗୀତ ପରିବେଷଣ କରିଛନ୍ତି । ରଷିଆ, କାପାନ ଆଦି ବିଦେଶକୁ ଯାଇ ବିଭିନ୍ନ ଭାରତ ଉତ୍ସବରେ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ସଙ୍ଗୀତ ପରିବେଷିତ ହୋଇପାରିଛି ।

ପ୍ରାସଙ୍ଗିକ କୁମେ ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇପାରେ ଯେ ଉପରୋକ୍ତ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଉଥିବା ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ,ଗୀତ ଓ ସଙ୍ଗୀତରେ ପ୍ରାୟତଃ ସହରାଞ୍ଚଳର ଉହୁଶ୍ରେଣୀ/ ବର୍ଗ/ଜାତିର ନାଁ କରା କଳାକାରମାନେ ପ୍ରାୟତଃ ଭାଗ ନେଇଥାନ୍ତି । ଏହି ବିଷୟରେ ପୂର୍ବରୁ ଆୟେ ଆଲୋଚନା କରିସାରିଛୁ । ସାଂପ୍ରତିକ କାଳରେ ଡାଳଖାଇ ତାର ପର୍ମ୍ପରା ଓ ଐତିହ୍ୟ ସହିତ ସମ୍ପର୍କ ରକ୍ଷା କରିବା ସାଙ୍ଗକୁ ଦୂରଦର୍ଶନ, ଆକାଶବାଣୀ ତଥା ମଞ୍ଚ ଉପରେ ବେଞୋ, ଗୀତାର, ତବଲା, ଏକଡିଏନ ଇତ୍ୟାଦି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆଧୁନିକ ଓ ବିଦେଶୀ ବାଦ୍ୟଯନ୍ତର ମଧ୍ୟ ସହାୟତା ନେଇ ଚିରାକର୍ଷକ କରିଛି । କେବଳ ଡାଲଖାଇ ନୁହେଁ, ଭାରତର ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରାବରେ ପ୍ରଚଳିତ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଲୋକଧାରାର ଏକ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ବୈଶିଷ୍ୟ ରୂପେ ସାଂପ୍ରତିକ ଯୁଗରେ ଏହି ସମନ୍ୟ ସ୍ୱାକୃତି

ଲାଭ କରିଛି । ଏହି ସମନ୍ୟ ଡାଲଖାଇ ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରୟୋଗାତ୍ମକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସୀମାବଦ୍ଧ ହୋଇ ରହିନାହିଁ । ଏହି ସଫଳ ପ୍ରୟୋଗ ଦ୍ୱାରା ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ ଓ ଗୀତକୁ ନେଇ ଆଦିଦାସୀ ଓ ଅଣଆଦିବାସୀଙ୍କ ଭିତରେ ଥିବା ବ୍ୟବଧାନ ମଧ୍ୟ କ୍ରମେ ଅପସରି ଯାଉଛି । ଅବଶ୍ୟ ଆଦିବାସୀ ଲୋକ କଳାକାର ଉପେକ୍ଷିତ ହୋଇଛି । ଗୋଳ କଳାକାର କେବେହେଲେ ଯଶ ଖୋଳେ ନାହିଁ । ସେ ମୂଲ ଲାଗେ, ମାଟି ଖୋଳେ, ପଥର ହାଣେ ଓ ସମୟ ପାଇଲେ ମନ୍ତରି ଗୀତ ଗାଏ, ନାଚେ, ତୋଲ ବଳାଏ । ପ୍ରକୃତି କୋଳରେ ନିକକୁ ହଳେଇ ନାଚିବା, ଗାଇବା, ବଳେଇବା ତା'ର ପେଷା ନୁହେଁ, ତା'ର ନିଶା । ସେ କେବେ ପ୍ରତିଷା କିୟା ସମ୍ମାନ ୟହଁନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ବୋଧହୁଏ ତା'ର ଗୀତ, ନୃତ୍ୟ ଓ ସଙ୍ଗୀତ କୀବନ୍ତ ଲାଗେ, ଶରୀରରେ ଆନନ୍ଦ ଓ ଉନ୍ନାଦନା ଉରିଦିଏ, ଶିହରଣ ଆଣିଦିଏ ।

ଉପରୋକ୍ତ ଆଲୋଚନାରୁ ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ, ଓଡ଼ିଶାର ପଣ୍ଟିମାଞ୍ଚଳ ଏକ ଆଦିବାସୀ ଅଧୁଷିତ ଅଞ୍ଚଳ ଥିଲା ଏବଂ ଅଛି । ସମୟାନୁକ୍ରମେ ଅଣଆଦିବାସୀ ଲୋକମାନେ ଆସି ଏଠାରେ ବସତି ସ୍ଥାପନ କରିଛନ୍ତି । ଆଦିବାସୀ ଓ ଅଣ୍ଡାଦିବାସୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାମାଜିକ ସହାବସ୍ଥାନ ଘଟଣା ଏକର ନୁହେଁ । ପୂର୍ବେ ଏହି ଆଦିବାସୀ ଅଞ୍ଚଳରେ ସବର୍ତ୍ତର ରାଜନୈତିକ, ଧର୍ମ ଓ ସଂସ୍କୃତିର ସ୍ଥିତି ଥିଲା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୂର୍ବଳ । ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ରାଚ୍ଚନୈତିକ ପୃଷ୍ଠପୋଷକତା ଲାଭ କରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଏହାର ପ୍ରସାର ସେତେ ସହକସାଧ୍ୟ ନଥିଲା । ପୁନଶ୍ଚ ସବର୍ଷ ଲୋକେ ଆଦିବାସୀଙ୍କ ସଂସ୍କୃତି ଓ ଧର୍ମକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ସହାନୁଭୃତି ସହିତ ଦେଖୁନଥିଲେ । ଆଦିବାସାଙ୍କ ସହିତ ସବର୍ତ୍ତର ଗୋଟିଏ ଉପର ଠାଉରିଆ ମିଳାମିଶା ହେଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ ବୋଲି ସାମାଜିକ ୟରରେ ମଧ୍ୟ ତତକାଳୀନ ସମାଜର ପୁରୋଧାମାନେ ଚିନ୍ତା କରୁଥିଲେ ବୋଲି ନିଃସନ୍ଦେହରେ କୁହାଯାଇପାରେ ।

ସେତେବେଳେ ଓଡ଼ିଶାର ଗଡ଼କାତ ଅଞ୍ଚଳଗୁଡ଼ିକ ଛୋଟଛୋଟ ରାଚ୍ଚା, କ୍ରମିଦାର ଓ ଗଉଁତିଆମାନଙ୍କ ଫ୍ୱରା ଶାସିତ ହେଉଥିଲା । ଏହି କ୍ଷୁଦ୍ର କ୍ଷୁଦ୍ର ଶାସକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଲୋକପୀଠ ଓ ଲୋକ ସଂସ୍କୃତିର ପ୍ରୟର, ପ୍ରସାର ତଥା ରକ୍ଷଣାବେକ୍ଷଣ ହେଉଥିଲା ଓ ସେମାନେ ଏଦିଗରେ ସ୍ଚିତ୍ରିତ ପଦକ୍ଷେପମାନେ ଗୁହଣ କରୁଥିଲେ । ଏହିପରି ଭାବରେ ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ଆଦିବାସୀ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ପୃଷ୍ପୋଷକତା ମିଳିଥ୍ଲା ଏବଂ କାଳକୁମେ ସେମାନଙ୍କୁ ହିନ୍ଦୁ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗ କରାଗଲା । ଅନେକ ଆଦିବାସୀ ଦେବତାଙ୍କୁ ଗ୍ରାମମାନଙ୍କରେ ସବର୍ଷର ଦେବତା ଭାବେ ପୂଜା କରାଗଲା । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଆଦିବାସୀର ଧାର୍ମିକ ସଂସ୍କୃତିରେ ମଧ୍ୟ ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ଜୀବନ ସଞ୍ଚାର ହୋଇ ପାରିଥିଲା । ଧର୍ମର ଏକଦ୍ରୀକରଣ ହେତୁ ଏଠାର ରାଜନୀତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ଏକତା ସୃଷ୍ଟି ହେଲା । ତେଣୁ ଏଠାରେ ସୃଷ୍ଟ ରୂପେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ, ବିଭିନ୍ନ ରାଜ୍ୟ ଶାସନ ସମୟରେ ଉଭୟ ଆଦିବାସୀ ଓ ଅଣଆଦିବାସୀ ଧର୍ମର ଯତ୍ନ ନିଆଯାଇଥିଲା । ସେମାନେ ସ୍ୱୀୟ ଜାତି ତଥା ଗୋଷାର ରୀତିନୀତି, ବ୍ରତ, ଉପବାସ, ପୂଜାବିଧିକୁ ରକ୍ଷା କରି ଆସିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦାର୍ଘକାଳ ନିରବହ୍ଛିନ୍ନ ସହାବସ୍ଥାନର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଉଭୟେ ଉଭୟକ୍ ଆକୃଷ ତଥା ପ୍ରଭାବିତ କରିପାରିଥିଲେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାମାଙ୍କିକ, ଅର୍ଥନୈତିକ, ସାଂସ୍କୃତିକ ତଥା ଧାର୍ମିକ ପ୍ରତ୍ୟେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆଦାନ ପ୍ରଦାନ ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବେ ଘଟିଛି । ଜଭୟେ ଜଭୟଙ୍କର ଜୀବନଶୈଳୀ ଓ ଚିତ୍ତାଧାରକୁ ନେଇ ପରିବର୍ଦ୍ଧିତ ଓ ପରିପୁଷ ହୋଇ ପାରିଛନ୍ତି ବୋଲି ନିଃସନ୍ଦେହରେ କୁହାଯାଇପାରେ ।

ସାମାଜିକ, ସାଂସ୍କୃତିକ, ଧାର୍ମିକ ତଥା ରାଜନୈତିକ ୟରରେ ଏହି ଯେଉଁ ପରିବର୍ତ୍ତନ

ଦେଖାଦେଲା, ଏହି କ୍ରିୟା ଏବର ବୋଲି କୁହାଯାଇପାରିବ ନାହିଁ । ସାଧାରଣ ଗ୍ରହଣ, ପରସଂସ୍କୃତି ଗ୍ରହଣ, ସାମିଲକରଣ ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ସାଂଷ୍ଟୃତିକ ତଥା ସାମାଚ୍ଚିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ଏହି ସମନ୍ୟ ସମ୍ଭବପର ହୋଇପାରିଛି । ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ସମୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା ସେତେ ସହଜ ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ । ସେ ଯାହାହେଉ ଗୋଟିଏ କଥା ପ୍ରତିପାଦିତ ହୁଏ ଯେ, ଆଦିବାସୀ ଓ ଅଣଆଦିବାସୀ ଧର୍ମଧାରଣାର ସମନ୍ୟରେ ଓଡିଶାର ମାତ୍ପ୍ରଳା ବିଭିନ୍ନ ରୂପରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଅଛି । ତେଣୁ ସୃଷ କଣାପଡ଼େ ଯେ ନିରବହିନ୍ନ ଏବଂ ପରିବର୍ତ୍ତନ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାନବ ସମାଜର ଲକ୍ଷଣ ଏବଂ ଏହା ଆଦିବାସୀ ସମାଚ୍ଚରେ ମଧ୍ୟ ଦେଖା ଦେଇଛି । ଆଦିବାସୀ ଓ ଅଣଆଦିବାସୀ ସମାଚ୍ଚରେ ପରିବର୍ତ୍ତିନର ଗତିହାର ସମାନ ନହେଲେ ବି ଉଭୟ ସମାକ ଯେ ପରିବର୍ତ୍ତନଶାଳ ଏହା ନିଃସନ୍ଦେହରେ କ୍ହାଯାଇପାରେ । ବର୍ଭମାନ ସୁଦ୍ଧା ହୋଇଥିବା ଆଲୋଚନାରୁ ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ପ୍ରତିପାଦିତ ହୁଏ ଯେ ଡାଲଖାଇ ଦେବୀ ହେଉଛନ୍ତି ସମନ୍ୟ, ସଂହତି ଓ ଐକ୍ୟଭାବର ପ୍ରତୀକ । ପ୍ରକାଶଯୋଗ୍ୟ ଯେ, ଯେଉଁଠି ସାମ୍ୟବାଦ, ସମାଳବାଦ ମୂଲ୍ୟହୀନ, ଶାନ୍ତି, ମୈତ୍ରୀ ଓ ପ୍ରେମର କପୋତ ସେଇଠି ପରାହତ । ଧନ ପାଇଁ, ପ୍ରତିଷା ପାଇଁ, କ୍ଷମତା ପାଇଁ ମଣିଷ ସର୍ବଦା ପାଗଳ । ଲାଞ୍ଚ, ମିଛ, ଅନ୍ୟାୟ, ପ୍ରବଞ୍ଚନା, ଛଳନା ଓ ପ୍ରତାରଣାର ଗତାନୁଗତିକତା ଭିତରେ ମଣିଷ ଓ ସମାଳ ଧସେଇ ପଶି ଷଲିଛି । ଏହି ପରିସ୍ଥିତିରେ ଡାଲଖାଇ ହେଉଛନ୍ତି ଏକ ସମନ୍ତି ରୂପ, ସାର୍ବକନୀନ ମାତ୍ୱଚେତନାର ପ୍ରତିଭୁ ଅଟନ୍ତି । ମାତ୍ପୂଳା ସଂସ୍କୃତି ଓ ପରମ୍ପରାକୁ କେନ୍ଦ୍ର କରି ସମ୍ପଲପୁର ଅଞ୍ଚଳରେ ଡାଲଖାଇ ପରମ୍ପରା ମହାଭାରତୀୟ ସଭ୍ୟତା ଓ ଦର୍ଶନର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ସ୍ୱାକ୍ଷରକୁ ବହନ କରେ । ଶକ୍ତି ରୂପିଣା ଚିଚା ଓ ଚେତନାର ପୁତିବିୟ ସେ ।

ଏତତ୍ବ୍ୟତୀତ ଡାଲଖାଇ ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ସଙ୍ଗୀତ ଓଡ଼ିଶାର ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ଲୋକଶୈଳୀ ରୂପେ ବିକାଶ ଲାଭ କରି ଜନମାନସରେ ଆଦୃତ ତଥା ପ୍ରଶଂସିତ ହୋଇ ପାରିଛି । ଡାଲଖାଇର ସ୍ଥାନୀୟ ରୂପ ମହାଭାରତୀୟ ପରମ୍ପରା ସହିତ ସମ୍ପର୍କିତ ଥିଲେ ସୁଦ୍ଧା ଭାରତୀୟତାର ମହାସ୍ରୋତରେ ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ବିଲୀନ ହୋଇନାହିଁ। ଆଜି ବି ଡାଲଖାଇ ନିକର ସ୍ୱାତବ୍ୟତାକୁ ଅନ୍ଧୁର୍ଷ ରଖି ଓଡ଼ିଶା ତଥା ଭାରତୀୟ ଲୋକ ସାଂସ୍କୃତିକ ତେତନାକୁ ରଦ୍ଧିମନ୍ତ କରିପାରିଛି ।

#### ସହାୟକ ଲେଖା:

1. A. Eschmann, "Hinduization of Tribal Deities in Orissa: The Sakta and Saiva Typology," in A. Eschmann, H. Kulke and G.C. Tripathy (eds)(1986), The Cult of Jagannath and the Regional Tradition of Orissa,

New Delhi: Manohar, PP.21-23.

 Chitasen Pasayat, "Dalkhai: A Ritual Folkdance of Western Orissa: Some aspects of significance of the

- ceremony," Folklore, vol.28(9), 1987, p.219-22.
- Chitrasen Pasayat, Tribe, Caste and Folkculture, New Delhi/Jaipur: Rawat Publications, 1998.
- 4. Chitrasen Pasayat, Glimpses of Tribal and Folkcultue, New Delhi: Anmol Publications Pvt. Ltd. 2003.
- ଚିତ୍ରସେନ ପଶାୟତ, "ତାଲଖାଇ: ଏକ ଅଧ୍ୟୟନ", ଏଷଣା, ୩୦ଶ ଖଣ- କୁନ୍, ୧୯୯୫, ପୂ. ୧୪୫-୧୫୭.
- ଶ୍ରିଷା ବାରିକ ଓ ଚିତ୍ରସେନ ପଶାୟତ, "କିୟଦବାର ସାମୂହିକତା ଓ ବ୍ୟାପକତା", ଏଷଣା, ୩୬ଶ ଖଣ୍ଡ,କୁନ, ୧୯୯୮, ପୂ. ୧୩୭-୧୫୦ ।
- 7. ଶର୍ମିଷା ବାରିକ ଓ ଚିତୃସେନ ପଶାୟତ, "ପଣ୍ଟିମାଞ୍ଚଳର ତାଲଖାଇ", କ୍ରାଡିଧାରା, ଶାରଦୀୟ ବିଶେଷାଙ୍କ, ୧୯୯୮, ପ୍. ୧୮୪-୧୯୨.
- ଶମିଷା ବାରିକ ଓ ଚିତ୍ରସେନ ପଶାୟତ, "ଓଡ଼ିଶାର ଲୋକପର୍ବ ଡଲଖାଇ", କୋଣାର୍କ, ୧ ୧ ୨ ବିଷୁଦ୍ର ସଂଖ୍ୟା, ଫେବୃୟାରୀ-ଅପ୍ରେଲ, ୧ ୯ ୯ ୯ , ପୂ. ୬୩ -୮ ୧.
- 9. କୁମାର ହସନ, ସୟଇପୁରା ଲୋକସାହିତ୍ୟ, କଟକ: କେ.କେ. ମିଶୁ ଏଷ କୋ, ୧୯୮୩, ପୂ.୧୩୧-୧୪୩.

ଘର ନୟର ଭି.ଏ.-୨४/୨ ୟୁନିଟ- ୨, ଭୁଦନେଶ୍ୱର-୯



# ବିଜା ପାଣ୍ଡୁମ୍ ଓ ଚଇତି ପରବ୍ : ଏକ ତୁଳନାତ୍ମକ ଅଧ୍ୟୟନ

ବିକ୍ଷ ଉପାଧ୍ୟାୟ

ଆଦିବାସୀ ଅଧ୍ୟୁଷିତ ମାଲ୍କାନ୍ଗିରି ଜିଲ୍ଲାରେ କୋୟାମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ସମଗ୍ର ଆଦିବାସୀ ଚ୍ଚନଚ୍ଚାତିର ଅର୍ଦ୍ଧେକରୁ ଅଧିକ ହୋଇଥିବାରୁ ସେମାନଙ୍କ ଭାଷାର ପ୍ରଭାବରେ ଚଇତି ପରବକୁ ଏଠାରେ କୁହାଯାଏ 'ବିଚ୍ଚା ପାଣୁମ୍' । ବିଜାର ଅର୍ଥ ବିହନ । ପାଣୁମ୍ ବା ପାଣୁର ଅର୍ଥ ପରବ୍ । ଅନ୍ୟ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀ ମଧ୍ୟ ଚଇତି ପରବକୁ ବିହନ ପରବ ରୂପେ ମାନିଥାନ୍ତି । ତେବେ ଅନ୍ୟ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀ ଯେଉଁ ପରବ ପାଳନ୍ତି ତା'ଠାରୁ କୋୟା ଗୋଷୀର ପାଣୁମ୍ବର ବେଶ୍ କିଛି ପାର୍ଥିକ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରାଯାଏ । ଏହାର ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ସ୍ୱାତବ୍ୟ ହେଉଛି ଅନ୍ୟ ଗୋଷୀ ପାଇଁ ଏହା ମୁଖ୍ୟତଃ ବିହନ ପରବ ହୋଇଥିବା ବେଳେ କୋୟାମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏହା ମୁଖ୍ୟତଃ ହେଉଛି ବେଣ୍ ପରବ୍ । ବିହନ ପୂଜାର ଭୂମିକା ଉଭୟକ ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି । ବେଣ୍ଟର ଭୂମିକା ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆନୁସଇିକ ହୋଇଥିବାବେଳେ କୋୟାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏହାର ସ୍ଥାନ ସବୁଠାରୁ ଉଚ୍ଚରେ । ବେଣ୍ଟ ନଯାଇ ଗାଁରେ ରହିଯାଉଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପରକା, ଭୂମେୟା, ହାଲ୍ବି, କନ୍ଧ, ରଣା, ମାଟିଆ ଓ ଭତରା ଆଦି ଚ୍ଚନଚ୍ଚାତି ଗୋଷୀରେ ଆଦିବାସୀ ଧାଙ୍ଗଡୀ ଓ ତୋକ୍ରୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅପମାନ ଜନକ "ତଅଡ଼େ" ଗୀତର ପ୍ରୟୋଗ କରାଯାଉଥିବା ବେଳେ କୋୟା ଗୋଷୀର ପ୍ରାୟ ସମୟ ସମର୍ଥ ପୁରୁଷ (ଏପରିକି ଆଠ ବର୍ଷରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ ବାଳକମାନେ) ହାତରେ ତୀର ଧନୁ ଧରି ବେଣ୍ଟକୁ ବାହାରି ଯାଉଥିବାର ପରମ୍ପରା ରହିଥିବାରୁ "ଚଅଡ଼େ" ଗୀତର ପ୍ରୟୋଜନ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନାହିଁ । ଏପରିକି ବଣା, ଡିଡାୟୀ ଓ ଦୁରୁଆ ଗୋଷୀ ଭିତରେ ମଧ୍ୟ 'ତଅଡେ'ର ପ୍ରଚଳନ ନାହିଁ । ଅବଶ୍ୟ ଏବକୁ କିଛି କିଛି ଶିକ୍ଷିତ ବା

ୟକିରିଆ ଯୁବକ ବେଷକୁ ବାହାରୁ ନାହାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ତଥାପି ସେମାନଙ୍କୁ ଗାଁର ସାମାନେ ଅପମାନ କରି କାଦୁଅ ତଥା ଗୋବର ମିଶା ଗୁଲି ଫୋପାଡ଼ି ଫୋପାଡ଼ି ତଅଡ଼େ ଗୀତ ଓ ନାଟ ସାହାଯ୍ୟରେ ଗାଁରୁ ତଡ଼ି ଦେଉ ନାହାନ୍ତି ।

ପଥମେ ଆରୟ କରିବା ବିହନ ପୂଜାରୁ । ବିଜା ପାଣ୍ଟୁମ୍ ବା ଚଇତି ପରବ ଏଇଥିରୁ ହିଁ ଆରୟ ହୋଇଥାଏ । ତେବେ ଏଥିପାଇଁ ପ୍ରଥମେ ଦିଶାରି ଦ୍ୱାରା ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ବଡ଼ ଗାଁର ନାୟକ ଦିଶାରିକୁ ଡକାଇ ଏହି ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ସେହି ବଡ଼ ଗାଁ ଯେଉଁ ତିଥି ନିର୍ବୟ କରେ ସେହି ତିଥିରେ ବଡ଼ ଗାଁ ଅଧୀନରେ ଯେତେ ପଡ଼ା ଗାଁ ଥାଏ, ସେ ସମଞ୍ଚେ ପରବ ପାଳନ କରିବାକୁ ବାଧ୍ୟ । ବଡ଼ଗାଁର ହୁଣ୍ଡାକୁ ସନ୍ନାନ ଜଣାଇ ଏହା କରାଯାଏ । ଯଦି ଏହାକୁ କେହି ଅନ୍ୟଥା କରେ ତେବେ ଲକ୍କାକାଶ ହୋଇଯାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଅମାନ୍ୟ କରିଥିବା ଗାଁ ଉପରେ ବଡ଼ ଗାଁ ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସବୁ ଗାଁ ମିଳିମିଶି ନିଶାପ କରି ତାହାକୁ ଦଶ୍ଚ ବିଧାନ କରିଥାନ୍ତି । ମନେକର କାମ୍ବେଡ଼ା ଗୋଟେ ବଡ଼ ଗାଁ ବା ମୁଖ୍ୟ ରେଭିନ୍ୟୁ ଗାଁ, ସେଠାକାର ଦିଶାରି ଯେଉଁ ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ କରିବେ, ସେଇ ତିଥିରେ କୟାଗୁଡ଼ା, ଡୁଟେଲ୍ଗୁଡ଼ା, ବକ୍ଲୀଗୁଡ଼ା, ତେନ୍ତୁଳିଗୁଡ଼ା, ମୁଣ୍ଡିଗୁଡ଼ା, କରୟାଗୁଡ଼ା ଆଦି ୬ଟି ଛୋଟ ଗାଁ ପରବ ପାଳନ କରିବେ । କାମ୍ବବେଡ଼ାର ହୁଣ୍ଡୀ ପାଖରେ ମୁଖ୍ୟ ବିହନ ପୂଜା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେବ ।

ଆଉ ଗୋଟେ କୋିତ୍ରହଳପ୍ରଦ ଘଟଣା ହେଉଛି ସେ କୋୟା, ବଣା, ଡିଡାୟୀ ବା ଦୁରୁଆଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦିଶାରି ବା ଓ୍ୟାଡ଼େମାନେ ଯଥେଷ୍ଟ ପରିମାଣରେ ମହଳୁଦ୍ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେମାନେ ମୁଖ୍ୟତଃ ଝଡ଼ାଫୁଙ୍କା, ପାଙ୍ଗ୍ରଣୀ ଛଡ଼େଇବା, ଚିକିତ୍ସା କରିବା ବା ଗୁଣୀଗାରେଡ଼ି ବିଦ୍ୟାରେ ପାରଙ୍ଗମ । ନକ୍ଷତ୍ର ଚିହ୍ନି ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ସେମାନେ କନ୍ଧ, ରଣା, ମାଟିଆ, ଭୂମେୟା ବା ଅନ୍ୟ ଦେଶିଆ ଦିଶାରିଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରିଥାନ୍ତି । ପୁଣି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେଶିଆ ଗୋଷୀରେ ପରବ ପାଳନର ତିଥି ଚୈତ୍ରମାସ ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ ପ୍ରଥମାରୁ ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ମଧ୍ୟରେ ଧାର୍ଯ୍ୟ ହେଉଥିବା ବେଳେ କୋୟା, ବଣା, ଡିଡାୟୀ ଓ ଦୂରୁଆମାନଙ୍କର ତିଥି କୃଷପକ୍ଷ ପ୍ରଥମାଠାରୁ ଉଆଁସ ମଧ୍ୟରେ ଧାର୍ଯ୍ୟ ହୁଏ । କେବେ କେବେ ଏହା ଉଆଁସ ପରେ ମଧ୍ୟ ଧାର୍ଯ୍ୟ ହେବାର ଦେଖାଯାଏ । ଅନ୍ୟ ଦେଶିଆ ଗୋଷୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାଧାରଣତଃ ୩ଟି ନକ୍ଷତ୍ରର ଗତି ଓ ସ୍ଥିତିକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ପରବ ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ କରାଯାଉଥିବା ବେଳେ କୋୟା ଓ ଦୁରୁଆ ଇତ୍ୟାଦି ଗୋଷୀ ନକ୍ଷତ୍ର ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ନଦେଇ ବାହାର ଗୋଷୀରୁ ଆସିଥିବା ଦିଶାରିର ପାଞ୍ଜି ନିର୍ଣିତ ଶୁଭାଶୁଭ ତିଥିକୁ ଗୁରୁଦ୍ୱ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏଭଳି ଗାଁଁ ସହ କୌଣସି ନା କୌଣସି ଦିଶାରି ଧାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇ ରହିଥାନ୍ତି – ଠିକ୍ ବ୍ରାହ୍ଲଣ କାତିର ଯକମାନୀ ଭଳି ।

କନ୍ଧ, ପରତ୍ତା, ଭୂମେୟା ବା ରଣା ଦିଶାରିମାନେ ପରମ୍ପରା ଅନୁଯାୟୀ ପ୍ରତି ଗାଁର ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନକ୍ଷତ୍ର ଯୋଗ ଖୋଟ୍ଟିଥାନ୍ତି । ଏହି ତିନୋଟି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନକ୍ଷତ୍ର ହେଉଛନ୍ତି, କୃଷିକା, ମଘା ଓ ସ୍ୱାତୀ । ମନେକର କୋରକୋଣ୍ଡା ଗାଁର ନକ୍ଷତ୍ର ହେଉଛି କୃଷିକା, ସେମାନେ ତାକୁ କହିବେ କୃଷିକା ପରବ । ସର୍ଗୀଗୁଡ଼ାରେ ହେଉଛି ମଘା ତ ସେମାନେ କହିବେ ମଘା ପରବ । ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରତିବର୍ଷ ସେହି ନକ୍ଷତ୍ରର ଯୋଗ ଅନୁସାରେ ହିଁ ଚଇତି ପରବର ତିଥି ଆରୟ ।

ଏହି ନକ୍ଷତ୍ରର ଗିତିବିଧିକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବାରେ ସେଉଁ ଦିଶରିମାନେ ପାରଦର୍ଶୀ ସେମାନେ କିଛି କିଛି ଯୁବକଙ୍କୁ କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ ନକ୍ଷତ୍ର ଚିହ୍ନାଇଥାନ୍ତି ।

କାରଣ କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ ଆକାଶ ସଫାଥାଏ । କଣେ ଦିଶାରୀ ବିଭିନ୍ନ ଗାଁର ଯଜମାନୀରେ ବ୍ୟନ୍ତ ରହିଥିବା ବେଳେ ଏହି ଯୁବ ଦିଶାରିମାନଙ୍କୁ ଦୂର ଗାଁର ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ସେମାନେ ନେଇଥାନ୍ତି । ଡିଡାୟୀ ଓ ବଣା ଗାଁମାନଙ୍କରେ ଏଭଳି ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ଲମ୍ତାପୁଟ ଅଞ୍ଚଳର ଦିଶାରିମାନେ ଆସୁଥିଲେ । ଏବେ ମାହକୁଣ ବିସ୍ଥାପିତମାନେ ଚିତ୍ରକୋଣା ଅଞ୍ଚଳରେ ବସବାସ କରୁଥିବାରୁ, ସେମାନେ ବିଶେଷ ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ଏହି ଅଞ୍ଚଳକୁ ଆସୁହନ୍ତି ।

ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ ପରେ ସେହି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଗାଁରେ ସମୟଗୁଡ଼ା ବା ପଡ଼ାର ଲୋକେ ବଡ଼ଗାଁର ହୁଣୀ ନିକଟରେ ରୁଣ୍ଡ ହେବେ । କିନ୍ତୁ ତା'ପୂର୍ବରୁ ପର୍ବତ ଉପରେ ଥିବା ମାଉଲୀଙ୍କ ପୂଚ୍ଚା ସରିଥିବ । କନ୍ ଉଦିବାର ଦ୍ୱିତୀୟ ବା ତୃତୀୟ ଦିନ ଅର୍ଥାତ୍ ଶୁକ୍ଳପକ୍ଷ ଦ୍ୱିତୀୟା ବା ତୃତୀୟାରେ ଏହି ସମୟ ଲୋକେ ପର୍ବତ ଉପରକୁ ଯାଇ ପରବର ଶୁଉମନାସୀ ମାଉଳୀଙ୍କ ପାଖରେ ଛେଳି ଓ କୁକୁଡ଼ା ବଳି ପକାଇ ପୂଚ୍ଚା କରିଥିବେ । ଦିଶାରିର ପୂଚ୍ଚା ସରିବା ପରେ ସମୟେ ପର୍ବତରୁ ଓହ୍ଲାଇ ସେହି ବଳି ମାଂସକୁ ରୋଜି କରି ଖାଇଥିବେ ।

ଗାଁ ହୁଣୀ ନିକଟରେ ସମସ୍ତେ ନିଜ ନିଜ ଘରର ବୀଜ ବା ବିହନ; ଯଥା: ଧାନ, ମୁଗ, ବିରି, ଅଳସି, ଜନା ଇତ୍ୟାଦି ଘେନି ପହଞ୍ଚବେ । ଏହି ସବୁ ବିହନ ମୁଖ୍ୟତଃ ଗଜା ହୋଇ ନଥିବା ଶୁଖିଲା ବିହନ । (ପ୍ରକାଶ ଥାଉକି ବାଲିପରବରେ ଗଜା ହୋଇଥିବା ବିହନ ପୂଜା ହୁଏ ।) ସମଞ୍ଚଙ୍କ ବିହନକୁ ଗୋଟିଏ ଜାଗାରେ କିନ୍ତୁ ଅଲଗା ଅଲଗା ରଖାଯାଇ ପୂଜା ହୁଏ । ଅଥଚ ଭୂମେୟାମାନଙ୍କ ଗାଁରେ ଏହି ସବୁ ବିହନକୁ ଏକାଠି କରି ଗୋଲାକାର ଭାବେ ପୁଡ଼ିଆ ବାହ୍ଧି ହୁଣୀ ପାଖରେ ରଖାଯାଏ ଓ ତା'ଉପରେ ଗୋଟିଏ ନୂଆ ଲୁଗା ଘୋଡ଼ାଇ ଦିଆଯାଏ । ସମସ୍ତେ ଏହି ଦିନ ଉପବାସ କରଚି ଓ ଘରେ ଚରୁ ରାହନ୍ତି । ଚରୁ ହେଉଛି, ଅକତ

ବା ଅରୁଆ ଉଜଳରେ ପ୍ରଷ୍ତୁତ ଅନ୍ନ । ତା'ପରେ ଦିଶାରି ପୂଜା କରେ ଓ ହୁଣୀ ଘରର କବାଟ ଆଉଜାଇ ଆଣେ । ୨ ୪ ଘଣା ପରେ ହୁଣୀଘରର କବାଟ ଖୋଲାଯାଏ । ଯେଉଁ ନକ୍ଷତ୍ର ଯୋଗରେ ଯେଉଁ ଗାଁର ପରବ୍ ତିଥି ଧାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ନକ୍ଷତ୍ରରେ ଜନ୍ନିତ ଗୋଟିଏ ପୁଅପିଲା ଦ୍ୱାରା ସବୁ ବିହନକୁ ମିଶାଇ ଦେଇ ବିହନ ଉଠାଯାଏ । ବିହନ ଉଠାଇ ସେହି ପିଲା ବାହାରକୁ ଆସି ଲୋକଙ୍କ ଭିତରେ ବୁଣିଦିଏ । ଲୋକେ ମୁଠା ମୁଠା କରି ସେହି ସବୁ ବିହନକୁ ସଂଗ୍ରହ କରଚି ଓ ତାହାକୁ ପବିତ୍ର ବିହନ ରୂପେ ନିଜ ଘରକୁ ନେଇ ପୂର୍ବରୁ କଷା ହୋଇ ପ୍ରଷ୍ଟୁତ ରହିଥିବା କି।ଣସି ବେଡ଼ାରେ ବୁଣି ଦିଅତି ।

ଭୂମେୟାମାନଙ୍କ ଗାଁରେ କିନ୍ତୁ ଏହି ବିହନକୁ ବୁଣାଯାଏ ନାହିଁ । ବିହନ ବନ୍ଧା ପୁଡ଼ିଆଟିକୁ କେବଳ ସେହି ପିଲା ଉଠାଇ ଗାଁ ନାୟକକୁ ବଢ଼ାଇଦିଏ । ତା'ପରେ ସମୟେ ମିଳିମିଶି ଗାଁଁ ମୁଡାମ୍ରେ ଥିବା ବିହନ ବେଡ଼ାକୁ ଯାଇ ତାହାକୁ ବୁଣିଦିଅତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁଖ୍ୟ ଭୂମେୟା ଗାଁରେ ଏଭଳି ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ବିହନ ବେଡ଼ା ରହିଥାଏ ।

ଏହି ୨୪ ଘଣା ଭିତରେ ଅର୍ଥାତ୍ ବିହନ ବସିଥିବା ବେଳେ ବାହାରର କି।ଣସି ଲୋକଙ୍କୁ ସେ ଗାଁର ନିଆଁ ପାଣି ବା ଆତିଥ୍ୟ ଦେବେନାହିଁ । ନିଇ ଘରେ ରନ୍ଧା ହୋଇଥିବା ଚରୁ କେବଳ ସେହି ଘରର ଲୋକେ ଆୟ ସହ ସିଝେଇ କିୟା ମିଶେଇ (ଏହା ପୂର୍ବରୁ ଆୟ ଖାଇବା ନିଷେଧ) ଖାଇବେ । ଏପରିକି ବିଭା ହୋଇ ଯାଇଥିବା ଝିଅମାନେ ମଧ୍ୟ ବାପଘରର ଚରୁ ଖାଇବେ ନାହିଁ । ଏହି ପ୍ରଥମ ଦିନରୁ ହିଁ କାଠ ବା ବାଉଁଶ ଗେଟ୍ ଦ୍ୱାରା ରାୟା ଅବରୋଧ କରି ସାଇକେଇ, ମୋଟର ସାଇକେଇ୍ ଗାଡ଼ି, ବା ବାଟଚଲା ପଥିକମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଝିଅ ବୋହୁମାନେ ନାଚି ନାଚି ଓ ଚଇତି ପରବର ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ପଇସା ମାଗୁଣି

ପରବର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ବିହନ ବୁଣା ସରିବା ପରେ ଟିଙ୍ଗ୍ରୀ ବେଣ୍ଟର ଅନୁଷାନ ହୁଏ । ଏହା ମୁଖ୍ୟତଃ କିଶୋରମାନଙ୍କର ଶିକାର । ଟିଙ୍ଗ୍ରୀର ଅର୍ଥ ଛୋଟ । ଏହି ଟିଙ୍ଗ୍ରୀ ବେଣ୍ଟରେ ବାହାରିଥିବା ପିଲାମାନେ ମୂଷା କି କାଡ଼ା କିଛି ହେଲେ ଗୋଟିଏ ବାହାର ଜନ୍ତୁ ଶୀକାର କରି ଗାଁକୁ ଫେରଡି ଓ ସାଙ୍ଗରେ ମିଶି ଭୋକି କରନ୍ତି ।

ତୃତୀୟ ଦିନ ହୁଏ ଧନୁପୂକା ଅନୁଷାନ । ଗାଁ ଯାକର ଲୋକେ ନିଚ୍ଚ ନିଚ୍ଚର ଧନୁତୀର, ନଳୀ ବନ୍ଧୁକ, କାଟରା ବା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଶୀକାର ଅସ୍ତ ଆଣି ଗାଁ ମୁଣ୍ଡରେ ଥିବା ଶିମୁଳି ଗଛ ବା ଶିମୁଳି ଗଛ ଅଭାବରେ ଦିଶାରି ଦ୍ୱାରା ନିର୍ବାଚିତ କ୍ରୋଣସି ଗଛରେ ଓହଳାଇ ଦିଅନ୍ତି । ପୂଚ୍ଚା ପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ଯୋଗ ନିର୍ଶୟ ପାଇ ଦିଶାରି ନିଚ୍ଚ ଛାଇକୁ ଚିହ୍ନ ଦେଇ ନିଚ୍ଚ ପାଦଦ୍ୱାରା ମାପି ମାପି ଶୁଭ ସମୟ ଧାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ତାପରେ କୁକୁଡ଼ା ମାରି ପୂଚ୍ଚା ଆରୟ ହୁଏ । ପୂଚ୍ଚାପରେ ଦିଶାରି କହିଥାଏ କେଉଁ ନାମଧାରୀ ଲୋକ କେଉଁ ଆଡ଼କୁ ମୁହଁ କରି ପ୍ରଥମେ ବଡ଼ ବେଣ୍ଟ ପାଇଁ ବାହାରିବ । ସେହି ଲୋକ ପବ୍ଧେ ପବ୍ଧେ ଅନ୍ୟମାନେ ନିକ ନିକ ଧନୁତୀର ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଅସ୍ତଶସ୍ତ ଧରି ଶୀକାର ପାଇଁ ବାହାରି ଯିବେ । କୋୟାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆଉ ଏକ ପ୍ରଥା ପ୍ରଚଳିତ । ଦିଶାରି ଗୋଟିଏ କୁକୁଡ଼ା ଅଣା ଆଣି ଧନୁ ରହିଥିବା ଗଛ ମୂଳରେ ରଖେ । ସେଠାରୁ ଠିକ୍ ୯ ଧନୁ ମାପ କରି ଚିହ୍ନ ଦିଏ । ସେହି ଚିହ୍ନ ପାଖରେ ଠିଆ ହୋଇ ଯେଉଁ ଲୋକ ଗୋଟିଏ ତୀରରେ ସେ ଅଣ୍ଡାକୁ ବିହି ଦେବ, ସେ ହିଁ ପ୍ରଥମେ ଶିକାର ପାଇଁ ବାହାରିବ । ଏହି ବଡ଼ ବେଷ୍ର ନିୟମ ହେଉଛି ଯେ ଏଉଳି ବାହାରିଯିବା ଲୋକେ ନିଚ୍ଚ ସହ ଅତି କମ୍ବରେ ତିନି ଦିନର ଖାଦ୍ୟପଦାର୍ଥି; ଯଥା: ମାଣିଆପେଇ୍, ଋଉଳ,

ଗୁଣ, ନୁନ୍, ମରୀଚ, ତରୀ ତରକାରୀ, ଆମଟ୍, ହଲଦୀ ଇତ୍ୟାଦି ଧରି ଯାଆନ୍ତି । ବଡ଼ ବେଣ୍ଟରେ ସର୍ବନିମ୍ନ ୩ ଦିନ ବିତାଇବାକୁ ପଡ଼େ । କୋୟା, ଦୂରୁଆ, ବଣା ତଥା ଡିଡାୟୀମାନେ ଆଠଦିନ କଟାଇବାର ପରମ୍ପରା ରହିଛି ।

ଦେଶିଆ ଗାଁ ମାନଙ୍କରେ ଏହା ଉପରେ ଧୀରେ ଧୀରେ ଗୁରୁତ୍ୱ କମୁଛି । କେତେକ ଗାଁରେ ବେଣ୍ଣକାରିଆମାନେ କେବଳ ବିଧି ରକ୍ଷା ପାଇଁ ବିନ ବେଳା ପାହାଡ଼ ଉପରେ କଟାଇ ସଞ୍ଜବେଳକୁ ଗାଁକୁ ଫେରି ଆସୁଛନ୍ତି । ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ କୋୟାମାନେ ଶିକାର ପାଇଁ ଦୂର ଦୂରାନ୍ତରକୁ ଯାଇ ୮/୧୦ ଦିନ ମଧ୍ୟ ରହି ଯାଉଛନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ଜଙ୍ଗଲକୁ ଏପରିକି ଆନ୍ଧ୍ର ବା ଛତିଶଗଡ଼ ସୀମା ଡେଇଁ ଶିକାର ନେଇ ଫେରିବାବେଳେ ଅନେକ ସମୟରେ କେଶ୍ ବାସରେ ମଧ୍ୟ ପଡ଼ୁଛନ୍ତି । ପୂଣି ଢନ୍ତୁ ମାରିବା ସମୟରେ ଦୁଇ ବା ତିନି ଦଳ ବେଣ୍ଠକାରିଆ ପାଖାପାଖି ଶୀକାର ପ୍ରବୃତ ହେବାଦ୍ୱାରା କେବେ କେବେ ଶୀକାର ହୋଇଥିବା ଢବୁର ଅଧିକାର ପାଇଁ ଗଣ୍ଡଗୋଳ ହେଉଛି ଓ ଆଦିବାସୀ ପରମ୍ପରା ଅନୁସାରେ ଏଭଳି ଶିକାର ଉପରେ ସେହି ଦଳର ଅଧିକାର ଯାହାର କିୋଣସି ଲୋକର ତୀର ବା ଗୁଳି ପ୍ରଥମ କରି ଶୀକାର ଦେହରେ ବାଚ୍ଚିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହା ନିର୍ଶୟ କରିବା କଷସାଧ ହୋଇଥିବାରୁ ଏସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ "କୋର୍ ଯା'ର ମୁଲକ୍ ତା'ର" ନୀତି ମୁଖ୍ୟତଃ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ହେଉଥିବାର ଦେଖାଯାଉଛି । କେତେକ ସମୟରେ ବିୟରରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ନହୋଇ ଗୋଟିଏ ଦଳ ଅନ୍ୟ ଦଳଟି ନାମରେ କଙ୍କଲ ବିଭାଗରେ ଅଭିଯୋଗର କରାଯିବାର ଦେଖାଯାଉଛି । ଏହାଦ୍ୱାରା ବେଣ୍ଟକାରିଆମାନେ କେଶ୍ୱରେ ପଡ଼ି ଅଯଥାରେ ଖର୍ଚ୍ଚାନ୍ତ ହେଉଛନ୍ତି ।

ବଡ଼ବେୟକୁ ବାହରିବା ପୂର୍ବରୁ ଗାଁର ସମୟ ବଡ଼ଲୋକ ଅର୍ଥାତ୍ ନାୟକ, ଊଲାଣ, ଦିଶାରି

ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କୁ ଗାଁର ଧାଙ୍ଗଡୀ ତୋକ୍ରୀମାନେ ଫୁଲମାଳ ଦେଇ ଦୋଳା ବା ଖଟରେ ବୋହି ନେଇ ଗାଁ ମୁଣ୍ତରେ ବସାନ୍ତି ଓ ଅକତ ଋଉଳ ଓ ଫୁଲ ବେଇ ପୂଜା କରନ୍ତି । ତାପରେ ଆରୟ ହୁଏ ଢ଼େମ୍ସା ନାଟ । ସେହି ବଡ଼ ଲୋକମାନେ କିଛି ନା କିଛି ତାବୁ ଦେଇ ସେଠାର<u>ୁ</u> ଉଠନ୍ତି । ଏହି ଜେମ୍ବା ଓ ଚଇତି ଗୀତ୍ ଦିନ ରାତି ୨ ୪ ଘଣ୍ଟା ଅଖଣ୍ଡ ଭାବେ ଊଲୁରହେ । ଢେମ୍ସା ନାଟ ପାଖରେ ୭/୮ଟା ଗାଁର ଲୋକେ ରୁଷ ହେଉଥିବାରୁ ଏହା ଏକ ମେଳା ପାଲଟିଯାଏ । କେଉଁଠି କେଉଁଠି ଦେଶିଆ ନାଟ ଓ ଭିଡ଼ିଓ ଫିଲ୍ନ ଅନୁଷିତ ହୁଏ । ବେଣକାରିଆମାନଙ୍କୁ ଛାଡ଼ି ବାକୀ ଯେଉଁ ପୂଅ ପିଲାମାନେ ରହିଯାଇଥାବି ସେମାନଙ୍କୁ ତଅଡ଼େ ଗୀତ ଗାଇ ଝିଅମାନେ ଗୋବର ଓ କାଦୂଅ ଗୋଲି ବା ପାଣି ଫିଙ୍ଗଡି । ସେ ଗୀତକୁ ପୁଅମାନେ ମଧ୍ୟ ଗୀତଗୀତରେ ପଦ ଲେଉଟାନ୍ତି ଓ ଗାଁରୁ ବାହାରି ଯାଆନ୍ତି । ବେଶୀ ଦୂରଯାଏ ଯଦି ସ୍ତ୍ରୀମାନେ ଗୋଡ଼ାଇ ଆଶନ୍ତି ତେବେ ପୁଅପିଲାମାନେ ଲୁଙ୍ଗି ଖୋଲିଦେଇ ଅଭୁତ ଲଙ୍ଗଳା ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ସେଇଠୁ ଝିଅମାନେ ଲାକରେ ପଡ଼ି ଗାଁକୁ ଫେରନ୍ତି । କେହି କେହି ପୁରୁଖା ସ୍ତୀ ଏଥିରେ ମଧ୍ୟ ଦବି ନଯାଇ ନିଜର ପିନ୍ଧା ଶାଢ଼ୀକୁ ଅଧା ଟେକା କରି ସେମାନଙ୍କ ଆଡ଼କୁ କ୍ଷେପି ଯାଆନ୍ତି ଓ ନାଚି ନାଚି ଆହୁରି ଅଶ୍ଳୀଳ ତଅଡ଼େ ଗାନ କରନ୍ତି । ଯେପରିକି

"ଆଜି ତଅଡ଼େ ତଅଡ଼େ କାଲିକି ତଡ଼େ, ପରବ୍ ସର୍ଲେ ଚଟ୍ଲି ଲଡ଼େ, ନିଆଲି ଆମର୍ ଖୋସିରେ ଗାଣ୍ଡେ ନିଆଲି ଆମ୍ ଖୋସି ଶିତ୍ଲା ଗଛେ ବସି କରି ଚଟ୍ଲୀ ନିଶା ନିଶି ।" "ସେ ବାର୍ହା ବସ୍ଲା ଆଚେ ତାର୍ ଚଟ୍ଲୀ କେ ଠେସ୍ଲା ଆଚେ?" ଆମ ଲଡ୍କାରେ ଖାଣ୍ଡେ କାମ୍ ଲଡ଼୍କା ତୋର କଙ୍କ୍ ତଲେ ଦେଖ୍ରେ ଖାଣ୍ଡେ କାଇ ଲଡ୍କା! ଘେରୁ ତ ଘେରୁ ହୋ ପାକ୍ନା ଘେରୁ ସମର୍ ମାରି ଆନ୍ରେ ସାର୍ଦା କରୁ ।
ସାରୁ ପତ୍ରେ ହୋ ଟଲ୍ମଲ୍ ପାନି
ଗୋବର ମାରିଲା ସମ୍ମତି ରାନୀ ।
ଟୋକାମାନେ ଓଲଟାଡି ।
"ପୁଳାରି ପୁଜାରି ବୋଲି ଲୋକେ ଡାକିଲା
ପୂଳାର୍ନି ପୁଦି କେ ସୁଙ୍ଗି ଦେଖିଲା
ସୁଙ୍ଗି ଦେଖିଲା ହୋ ୟବି ଦେଖିଲା – ତଅଡ଼େ ତଅଡ଼େ"
"ଅଦର୍ଲା ଆମ୍ ତଟାରେ
ଟକି ମନ୍କେ ଧ୍ରି ଲଟାରେ"
"ମାହ୍ର ଧରି ଗାଲି ହୋ ଜାଲନାଇ
ଟକି ପୁଦି କେ ବାଲ୍ ନାଇ" ଇତ୍ୟାଦି ।

ନୃତତ୍ତ୍ୱବିଦ୍ମାନେ ଏହାକୁ fertility songs ବା ଉର୍ବରତା ଗାନ୍ ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । ତେବେ ଏହା ଆଦିବାସୀମାନେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଆଗରେ ପ୍ରାୟତଃ ଗାଇ ନଥାନ୍ତି । ଏହାର ମୂଳ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଥାଏ ସମୟ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ବେଣ୍ଟକୁ ଯିବା ପାଇଁ ବାଧ୍ୟ କରିବା ଏବଂ ବେଣ୍ଟ ନଯିବା ଲୋକଙ୍କୁ ଯଥାସାଧ୍ୟ ଅପମାନ କରିବା । ସେଇଥିପାଇଁ ତଅଡ଼େ ସହ ଗୋବରପାଣି ଫିଙ୍ଗା ଅନୁଷ୍ଠାନ କୟାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ହୁଏନାହିଁ । ତେଣୁ ସେ କୋଣସି କୋୟା ଏଉଳି ଗାନ ସ୍ଥାନରେ ଉପସ୍ଥିତ ଥିଲେ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେ ସ୍ଥାନ ଛାଡ଼ି ବାହାରକୁ ୟଲିଯାଏ ।

ବଡ଼ ବେଣ୍ଟରୁ ଫେରି ଆସିବା ପରେ ଦଶ ପନ୍ଦର ଦିନ ମଧ୍ୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୁଏ ଫୁଲ୍ବେଣ । ଏହାକୁ ମଧ୍ୟ ଗୋବର ଲେଉଟାନି ବା ବାହୁଡ଼ାନି ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଏହି ଫୁଲ୍ ବେଣ୍ଟ୍ ସରିବା ପରେ ଦିଶାରି ତୀରରେ ବୋଳା ହୋଇଥିବା ବିଷକୁ ମନ୍ଧ ପଢ଼ି ଉତ୍ରାଏ । ସେଥିପାଇଁ ତାକୁ ଉତ୍ରାନି ପରବ୍ ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଏହି ଫୁଲ୍ବେଣ୍ଟ୍ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେଶିଆମାନେ ପ୍ରାୟତଃ ପାଳନ କରିନଥାନ୍ତି ।

କିନ୍ତୁ କୋୟା ଓ ଦୁରୁଆମାନେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ରୂପେ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ପ୍ରଚୁର ମଦ ପାନ କରାଯାଉଥିବାରୁ ଏହାକୁ ସୁରାମ୍ ପରବ୍ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ବେଣ୍ଡକାରିଆମାନେ ଯଦି ବଡ଼ ଶିକାରଟିଏ ପାଇଯାଆନ୍ତି, ଅର୍ଥାତ୍ ବାର୍ହା, କଟରା କି ସୟର ପାଇସାଆନ୍ତି, ତେବେ ତାକୁ ଠେଙ୍ଗାରେ ବହି ଗାଁକ ଆଣନ୍ତି । ଶିକାର କନ୍ଦୂର ୟରିପଟେ ତେମ୍ବା ନାଟ ୟଲେ । ଯିଏ ପ୍ରଥମ ସେ ଶୀକାରକୁ ବିନ୍ଧିଥାଏ, ତାକୁ କବୁର ଫଡ଼ିଆ ବା ଛାତିର ମାଂସ ଦିଆଯାଏ । ଟୋକୀମାନେ କାନ୍ଧରେ ବୋହି ନିଜର ଉଲ୍ଲାସ ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧା ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି । ପରେ ପରେ ମାଂସକୁ କଟାଯାଇ ଘର ଅନୁସାରେ ସମାନ ବାଷ କରାଯାଏ । ସିଙ୍ଗ୍ ବା ସିଙ୍ଗା ଫୁକିଥିବା ଲୋକକୁ ଜନ୍ତୁର ଶଙ୍ଖି ବା ବେକର ମାଂସ ଦିଆଯାଏ । ଦିଶାରି ନିଏ ମେରୁଦଣ୍ଡର ମାଂସ । ମୁଣକୁ ସମୟ ଗାଁ ଲୋକ କଟାସ୍ଥାନରେ ସିଝେଇ ଖାଆନ୍ତି । ଘରକୁ ନିଅନ୍ତି ନାହିଁ । ଗର୍ଭବତୀ ସା ମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ ।

ଫୁଲ୍ବେଷ ବା ବାହୁଡ଼ା ପରବ୍ ପରେ ଦିଶାରି ଆଉ ଏକ ପୂଜା କରେ । ସେଠାରେ (ଅର୍ଥାତ୍ ସେଇ ଗଛମୂଳେ) ମଧ୍ୟ ସମସ୍ତ ବେଷକାରିଆ ନିଜ ନିଜ ତୀର ଧନୁ ଜମା କରନ୍ତି । ଦିଶାରି ସବୁ ତୀରରୁ ବିଷ ଉତୁରାଇ ଦିଏ । ଉତ୍ରାନି ପରବ୍ ପରେ ଚଇତି ପରବ୍ ବା ବୀଜା ପାଣ୍ଡୁମ୍ବର ଯବନୀକା ପଡ଼େ । ଏହି ବେଷ୍ଟ ପରବ୍ରେ କନ୍ଧମାନଙ୍କର ଶରଧା ସବୁଠାରୁ କମ୍ ଓ କୋଯାମାନଙ୍କର ଶରଧା ସବୁଠାରୁ ବେଶୀ । ଇଙ୍ଗଲର ଅଭାବ ଓ ଜନ୍ଧୁକୁନ୍ତାଙ୍କର ଅଭାବ ସକାଶେ ଧୀରେ ଧୀରେ ଏହି ପରବ ମହଳ ପଡ଼ିଆସୁଛି । କିନ୍ତୁ ଚଇତି ପରବ୍ ଗୀତ ଓ ତଅଡ଼େ ତଅଡ଼େ ପୂର୍ବ୍ଭଳି

ତାର୍ଲାକୋଟା, ବାଲିମେଳା ମାଲ୍କାନାଗିରି

承承承

## ଗଣ୍ଡ ଜନଜାତିଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣି: ଏକ ଦୃଷ୍ଟିପାତ

ସୁବାସ ଚନ୍ଦ୍ର ମିଶ୍ର

ଓଡ଼ିଶାରେ ଯେତେ ଆଦିମ କନଳାତି ଓ ଜନଜାତି ଗୋଷୀ ଅଛନ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ଡ ଜନଜାତି ଅନ୍ୟତମ । ଏମାନେ ଗୋଣ୍ଡଣ୍ୱାନା ଅଞ୍ଚଳର ରାଜନୈତିକ କାରଣ ଯୋଗୁଁ କେତେକ ସଂଖ୍ୟାରେ ବିସରିତ ହୋଇ ଓଡ଼ିଶାର ଅବିଭକ୍ତ କୋରାପୁଟ ଜିଲ୍ଲା, କଳାହାଣ୍ଡି, ବଲାଙ୍ଗିର, ସୟଲପୁର ଆଦି ଜିଲ୍ଲାରେ ବସବାସ କଲେ । ମଧ୍ୟଯୁଗରେ ୧୪୦୦-୧୭୦୦ ଖ୍ରୀଷାଦ ମଧ୍ୟରେ ଏମାନେ ଏହି ଅଞ୍ଚଳକୁ ଆସିଥିବାର ଅନୁମାନ କରାଯାଏ । ସଂପ୍ରତି ଓଡ଼ିଶାର ନବରଙ୍ଗପୁର ଜିଲ୍ଲାର ରାଇଘର, କୁହାଇ, ଝରିଗାଁ, ଉମରକୋଟ ଅଞ୍ଚଳରେ ଯେଉଁ ଗୋଣ୍ଡ ଜନଜାତି ସ୍ଥାୟୀ ବାସିନ୍ଦା, ସେମାନଙ୍କ ସାମାଢିକ ଜୀବନରେ ଅନ୍ୟ ଜନଜାତିଙ୍କ ଭଳି ବିଭିନ୍ନ ମାସରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପର୍ବ ପାଳନ କରୁଅଛନ୍ତି । ଏହି ନିବନ୍ଧରେ ସେମାନଙ୍କ ବାର ମାସର ପର୍ବପର୍ବାଣି ସୟନ୍ଧରେ ସୂଚନା ଦିଆଯାଇଛି ।

ଗଣମାନେ ବହୁ ଦେବାଦେବୀଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ଏମାନେ ସାଧାରଣତଃ ନିଚ୍ଚ ଧର୍ମବିଶ୍ୱାସୀ ଅନୁସାରେ ପୂର୍ବ ପରମ୍ପରା ଓ ପ୍ରଥା ଅନୁଯାୟୀ ପ୍ରତିମାସରେ କୌଣସି ନା କୌଣସି ଦେବତାଙ୍କ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରି ଜୀବନର ମଙ୍ଗଳ କାମନା ପାଇଁ ପର୍ବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ପର୍ବପାଳନରେ ସମାଜର ସାମୁହିକ କଲ୍ୟାଣର ଭାବନା ନିହିତ ଥାଏ । ଏମାନଙ୍କ ଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସରେ ଭୌତିକ, ଅଧ୍ୱଭୌତିକ ଓ ପୂର୍ବପୁରୁଷଙ୍କ ଆତ୍ମା ପ୍ରତି ସହକ୍ତ ବିଶ୍ୱାସ ରହିଥିବାର ଏମାନଙ୍କ ପୂଜାପଦ୍ଧତିରୁ ଜଣାପଡ଼େ । ପ୍ରକୃତିର ଗଛବୃହ, ଦୁମ, ଦାରୁ, ପାହାଡ଼, ପର୍ବତ, ପଶୁପକ୍ଷୀ ତଥା ଅଗ୍ନି, ଜଳ, ସୂର୍ଯ୍ୟ, ବାଯୁ ଆଦି ଶକ୍ତିରେ ଓ

ପୂର୍ବପୁରୁଷଙ୍କ ଆତ୍ପାରେ ଦେବତାଙ୍କ ବାସ ବୋଲି ଏମାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱାସ ।

ଏମାନଙ୍କ ମତରେ ଦେବତା ତିନି ପ୍ରକାର । କେତେକ ଦେବତା ସଦେବ ମଣିଷ ପ୍ରତି ସଦୟ, ମଙ୍ଗଳକାରୀ, ସଦା ସନ୍ତୁଷ ହୋଇ ବର ଦେଉଥିବା ଦେବତା, କେତେକ ମଣିଷକୃତ କର୍ମ ଓ ଅକର୍ମରେ କୁପିତ ହୋଇ କ୍ରୋଧ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିବା ଏବଂ ମଣିଷର ହ୍ରବ, ହୁତି, ପ୍ରାର୍ଥନା ଓ ଭୋଗରାଗରେ ସନ୍ତୁଷ ହେଉଥିବା ଦେବତା ତଥା ସଦା ଅସହିଷ୍ଟୁ, ଅପକାରୀ, ଅନିଷକାରୀ ଦେବତା, ସଦା ବଳି ଭୋଗ, ରୁଧୀର ଭୋଗ ଲୋଡୁଥିବା ନିମ୍ନୟରର ଦେବତା । ଏମାନଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ନକଲେ ମଣିଷ ବହୁ ବିତ୍ପାତର ସନ୍ତୁଖୀନ ହେବାର ବିଶ୍ୱାସ ଯୋଗୁଁ, ଗଣ ମାନେ ସମାଳ ଓ ପରିବାରର ମଙ୍ଗଳ ପାଇଁ ଏହି ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଏମାନଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସକୁ ନେଇ, କୃଷି ଓ ପ୍ରକୃତିର ରତୁକାଳୀନ ଫସଲ ଉତ୍ପାଦନ ଓ ତା'ର ବ୍ୟବହାରକୁ ନେଇ ତଥା ମନୋରଞ୍ଜନ ଭିରିକ ହୋଇଥାଏ । ନିମ୍ନରେ ନବରଙ୍ଗପୂର ଜିଲ୍ଲା ତଥା ତତ୍ ସଂଲଗୁ ଅଞ୍ଚଳ ଗୁଡ଼ିକରେ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ପର୍ବଗୁଡ଼ିକର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ବିବରଣୀ ଦିଆଗଲା । ସାମାଜିକ ମେଳଣ, ଏକତାଭାବ, ବନ୍ଧୁ ସମ୍ପର୍କ ଓ ସର୍ବୋପରି ଦେବତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ କରି ସୁସ୍ଥ ନିରାମୟ ଜୀବନର କାମନା କରିବା ପାଇଁ ଯେ ଏହି ପର୍ବ ଗୁଡ଼ିକ ଉଦିଷ୍ଟ ଏହାହିଁ ମନେହୁଏ ।

ଏମାନେ ବର୍ଷତମାମ୍ ଯେଉଁ ଯେଉଁ ପର୍ବଗୁଡ଼ିକ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ସେଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ପହଁ୍ୟନି ଯାତ୍ରା ବା ମାଡ଼ାଯାତ୍ରା, ମଞ୍ଚେଇ ଯାତ୍ରା, ହରେଲି ପର୍ବ, ବିଡ଼ଦୂଲ ବା ବିହନ ଯାତ୍ରା, ବୂଡ଼ାପେନ୍ ବା ଆମ୍ ଖାପାନି ଯାତ୍ରା, ନୂଆଖିଆ ଯାତ୍ରା, ଅନ୍କୁଆରୀନ୍ ଠାକୁଲାଣୀ ଯାତ୍ରା, ତେଲା ଯାତ୍ରା, ଆମୁସ୍ ଯାତ୍ରା, ପରଦେଶିନୀ ମା ଠାକୁରାଣୀ ଯାତ୍ରା, କୁଷିଯାତ୍ରା, ହୋଲେ ପର୍ବ, ମାଟିଯାତ୍ରା, ବରୁଯାତ୍ରା, ଡୁମାଯାତ୍ରା (ପୂର୍ବପୁରୁଷ ପୂଳା), ପାରଦ, ଅଖିତ ପୂଳା, ରଥଯାତ୍ରା, ବାରୁପୂଳା, ଉଉଳଧୂଆ ଯାତ୍ରା, ଦିଆଲି ପରବ, କଟାର ମାନତ ଯାତ୍ରା, ରାବଣେଶ୍ୱର ପୂଳା ଆଦି ପ୍ରଧାନ ।

ଏଠି ସ୍ପୃଷ୍ଟ କରିଦେବା ଉଚିତ ହେବ ଯେ ଯତ୍ରା ବା ଯାତ୍ରା ପ୍ରାୟ ଦେବ ଦେବୀ ଭିରିକ ପୂଳା ପଦ୍ଧତି ଯହିଁରେ ଦେବତା ସନ୍ତୁଷ୍ଟି ପାଇ ବଳିଭୋଗ ଦେବାର ପ୍ରଥା ପାରମ୍ପରିକ ଭାବେ ପ୍ରଚଳିତ । ସାଧାରଣତଃ ଗଣ୍ଡମାନଙ୍କର ଧୁରୁଆ ଗୋଷୀ, ଝାଙ୍କର ସଂଜ୍ଞାଧାରୀ ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ ପୂଜାକର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । ପୂଳା କାଳରେ ନିଳ୍ମ ଦେହରେ ଦେବତା ଆବାହନ କରି ଶିରା (ଚିର୍ହା) ମାନେ କାଳିସୀର କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ଦିସାରୀମାନେ ଯୋଗ ପାଗ ଦେଖି ଯାତ୍ରାର ଦିନ ଧାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି ।

ଗଣମାନେ ତୁଳସୀ, ବର, ଓଷ (ଅଶ୍ୱହ) ଓ ପଳାଶ ଗଛ ଗୁଡ଼କୁ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଦାରୁ ବା ବୃକ୍ଷ ପୂଜା ଏମାନଙ୍କ ପ୍ରକୃତି ପ୍ରତି କୃତଜ୍ଞତା ପ୍ରକାଶ କରିବାର ଏକ ମାଧ୍ୟମ । ମାଟି ମାକୁ ପୂଜା କରିବା (ବାର୍ଷି ବା ଧରଣୀ ଦେବୀ) ଏମାନଙ୍କ ଏକ ଚମତ୍କାର ସଂସ୍ୱାର । ପ୍ରତି ପର୍ବ ଓ ଯାତ୍ରାରେ ମା ବସୁମତୀକୁ ଏମାନେ ସ୍କରଣ କରିଥାନ୍ତି । ମୁଖ୍ୟତଃ ଯେତେବେଳେ ଏମାନେ କୂଆଘର ନିର୍ମାଣ କରିଥାନ୍ତି ମାଟି ମାକୁ ପୂଜା କରିବା ପ୍ରଥା ସିଦ୍ଧ ବିଧି ।

ଚୈତ୍ର ମାସ ଗଣ୍ଡମାନଙ୍କର ଏକ ଉସ୍ବ ମୁଖର ମାସ । ଏହି ମାସରେ ସେମାନେ ପୃଥିବୀ ମାତାର ପୂଜା କରି ନିଜର, ପରିବାରର, ସମାଜର, ସମୟ ଜୀବଜଗତର ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ମାସରେ ମାଟି ଯାତ୍ରା, ବିହନ ଯାତ୍ରା (ଚଇତ୍ର ଅମାବାସ୍ୟା), ବୂଡ଼ାପେନ୍ (ଦେବତା) ଯାତ୍ରା ଓ ଆୟଯାତ୍ରା ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ ।

ପ୍ରତିବର୍ଷ ଚୈତ୍ରମାସ ଶୁକୁପକ୍ଷ ପଞ୍ଚମୀ ତିଥିରୁ ଅଷ୍ଟମୀ ତିଥି ଯାଏ ଦୀର୍ଘ ୟରିଦିନ 'ଆୟ ନୂଆଖିଆ' ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଏ । ପ୍ରଥମଦିନ (ଶୁକ୍ଲ ପଞ୍ଚମୀ, ଚୈତ୍ର) ଗଣ୍ଡମାନେ ଆୟ ନୂଆଖିଆ ପାଇଁ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଲିଙ୍ଗୋପେନ (ବୁଡ଼ାଦେଓ) ଗଣ୍ଡ ଇନଜାତିର ସୃଷ୍ଟି କର୍ରୀ, ନୃତ୍ୟ, ସଙ୍ଗୀତର ଦେବତା, ବାଦ୍ୟ ଯନ୍ତ ଆବିଷ୍ପର୍ଭୀ, ପ୍ରଥମ ଘୋଟୁଲ (ଧାଙ୍ଗିଡ଼ିବସା ଓ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ର)ର ସୃଜକଙ୍କୁ ପୂଜା କରି ଶୁକ୍ଲ ଫୁଲ, ଅକ୍ଷତରେ ଆବାହନ କରି, ଶୁକ୍ଲଭୋଗ ଖଇ, ନଡ଼ିଆ ଆଦିରେ ପୂଜା କରି ନୂଆ ଆୟକୁ ଅର୍ପଣ କରିଥାନ୍ତି । ପରେ ବନ୍ଧୁ କୁଟୁୟ ସମୟେ ଆୟ ଖାଇଥାନ୍ତି ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ମାତା ରାକ୍ଷାସିନ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ କରିବା ପାଇଁ ଗଣ ଜନଜାତି ବଳିପୂଜା ଦେଇଥାନ୍ତି ତା ପୂର୍ବରୁ ଶିରହାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ କୌଣସି ଜଣେ ଉକ୍ତ ଦେହରେ ଦେବୀ ବିଜେ କରନ୍ତି । ଦେବୀ ବିଜେ କଲାପରେ ଉକ୍ତ ଉକ୍ତ ହାତରେ (ଦେବୀ ବା ମାତାଙ୍କ ପ୍ରତୀକ) ଡ଼ାଲ ଓ ଖଣା ଦିଆଯାଏ । ଦେବୀ ଜଣେ ଲୋକ ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ କରି ତାକୁ ପରାଞ୍ଚ କରନ୍ତି । ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ସମୟରେ ଦେବୀଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଖରେ ପବିତ୍ର ବାଦ୍ୟ ବଳାଯାଏ । ଏଥିରେ ମହୁରୀ, ତୂରୀ, ଡାପରା (ଜାପ-ସାନ ଆକାରର), ନାଗରା, ତୂତ୍ୱବୂଡ଼ି (ଟିଡ଼ିବିଡ଼ି-ସାନ ଚର୍ମ ଆହ୍ଲାଦିତ ବାଦ୍ୟ ଯନ୍ତ, କାଠି ଦ୍ୱାରା ବଳାଯାଏ), ତୂତ୍ରା, (କାଠବାଦ୍ୟ ଯନ୍ତ) ମାଦଳ ବାଜିଥାଏ । ଦିନ ଶେଷରେ ମାତାଙ୍କୁ ପାରା, କୁକୁଡ଼ା, ମେଣ୍ଣା ଆଦି ବଳି ଦେଇ ଝାଙ୍କର ସମସ୍ତଙ୍କ ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରି ମାତାଙ୍କ ଆଶାର୍ବାଦ ଭିକ୍ଷା କରିଥାନ୍ତି ।

ତୃତୀୟଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ପିତୃପୁରୁଷମାନଙ୍କ (ଯେଉଁମାନେ ଗତ, ମୃତ ହୋଇଛନ୍ତି) ଆତ୍ମାଙ୍କୁ ଆବାହନ କରାଯାଇ ନୂଆ ଆୟ ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ ଓ ପରେ ପାରା, କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦିଆଯାଏ । ଗଣ୍ଡମାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱାସ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କ ଆତ୍ମା ପରିବାର ଦୁଃଖରେ , ବିପଦରେ ସହାୟ ହୋଇଥାନ୍ତି, ଏଣୁ କୃତଙ୍କତାର ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପୂଳା ପାର୍ବଣରେ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ସ୍କରଣ କରିବା ଏକ ନିଣ୍ଡିତ ପ୍ରଥାସିଦ୍ଧ ବିଧି ।

ଚତୁର୍ଥ ଦିନ (ଚୈତ୍ର ଶୁକ୍ଲ ଅଷ୍ଟମୀ ତିଥିରେ), ଗ୍ରାମବାସୀମାନେ ନିକର ମନସ୍କାମନା ପୂରଣ ପାଇଁ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ମନତି ମାନିଥାନ୍ତି । ଏହି ଦିନ ବହୁଲୋକ ଜମା ହୋଇ ନିଜର ପୂର୍ବପୁରୁଷଙ୍କ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ନାଚ ଗୀତ କରିଥାନ୍ତି ।

ଏହି ୟରିଦିନ ରାତିରେ ଗ୍ରାମର ଗୁଡ଼ି (ମନ୍ଦିର: ସାନ ଆକାର/ କୁଡ଼ିଆ) ଶିବଙ୍କ ପ୍ରିୟ ବାଦ୍ୟ ତୟରୁ ପରି ଏକ ପବିତ୍ର ବାଦ୍ୟ ବଜାଇବା ବାଧ୍ୟତାମୂଳକ । ତାଛଡ଼ା ମାଟି ମାନ୍ଦର (ମାଟି ମର୍ଦ୍ଦଳ), ଖୁଟ୍ ମାନ୍ଦର (କାଠ ମର୍ଦ୍ଦଳ), ଯାହାକୁ ଗୁଟାପାରା କୁହାଯାଏ । ଡୁଡ୍ରା, ଟମକ୍, ନିଶାଣ, ମହୁରୀ (ଡମ ବାଦ୍ୟ) ବଜାଯାଏ । ଏହି ଅବସରରେ ପୁରୁଷ ସ୍ଥାମାନେ ମାଟି ମାନ୍ଦର ନାଚ, ଗୁଟାପାର୍ଭା ନାଚ (ଏନନ୍ଦାନା ନାଟ) କରି ଆୟ ନୂଆଖିଆକୁ ହର୍ଷ ଉଲ୍ଲାସରେ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଚୈତ୍ରମାସ ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ କିୟା ବୈଶାଖର ପ୍ରଥମ. ପକ୍ଷରେ ଗଣ ଇନଇାତି ପାରମ୍ପରିକ ଭାବେ ବୁଡ଼ାବେନ୍ ଯାତ୍ରା ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଗଣ ସମାଚ୍ଚର ଇଞ୍ଜଦେବତା ଭାବେ ବୁଡ଼ାଦେଓ ଗୃହୀତ ଓ ପୂଚ୍ଚିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହାଙ୍କୁ ଇଙ୍ଗାଦେଓ (ଦେବତା) ଓ ଲିଙ୍ଗୋପେନ୍ (ଲିଙ୍ଗ ସ୍ୱରୂପ ଦେବତା ଶିବ) ନାମରେ ମଧ୍ୟ ନାମିତ କରିଥାନ୍ତି । ବୁଡ଼ାଦେଓ ଗଣମାନଙ୍କ ଧର୍ମବିଶ୍ୱାସ

ଅନୁଯାୟୀ ସୃଷ୍ଟିକର୍ଭା ଓ ସମଗ୍ର ସୃଷ୍ଟି ତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଜାତ ହୋଇଛି । ନବରଙ୍ଗପୁର ଜିଲ୍ଲାର ପ୍ରାୟ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଗଣବସତି ଗ୍ରାମ ଗୁଡ଼ିକରେ ବୁଡ଼ାଦେଓ ଯାତ୍ରା ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ ।

ବୁଡ଼ାଦେଓଙ୍କ ସମ୍ମାନାହେଁ ଦୁଇ ପ୍ରକାର ପୂଜା କରାଯାଏ; ଯଥା:- (୧) ସାଧାରଣ ପୂଜା, (୨) କାରସାର ପୂଜା ବା ଯାତ୍ରା । ସାଧାରଣ ପୂଜା ପ୍ରତିବର୍ଷ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ପାରିବାରିକ ପୂଜା ହିସାବରେ ଏହା ଗ୍ରାମର ପ୍ରତି ପରିବାରରେ ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । ପରିବାରର ମୁଖ୍ୟ ଏହି ପୂଜାରେ କର୍ତ୍ତାଭାବେ କାମ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପୂଜା ଶ୍ୱେତ ବା ଶୁକ୍ଲପୂଜା । ନଡ଼ିଆ, ବେଲପତ୍ର, ଓଦା ଅରୁଆ ଇଉଳ ଓ ଫୁଲଦେଇ ପୂଜା କାର୍ଯ୍ୟ ସମାହିତ କରାଯାଏ ।

ପ୍ରତି ତିନିବର୍ଷରେ ଥରେ ଯେଉଁ ବୁଢ଼ାପେନ୍ ଯାତ୍ରା ହୁଏ, ତାହାକୁ ମହା ସମାରୋହରେ ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ବନ୍ଧୁ କୁଟୁୟ ଏକତ୍ର ହୁଅନ୍ତି । ଦାର୍ଘ ତିନିଦିନ ବ୍ୟାପି ପାଳିତ ହେଉଥିବା ଏହି ପର୍ବକୁ କରସରା ଯାତ୍ରା କୁହାଯାଏ ।

ବୁଡ଼ାଦେଓଙ୍କ ପୂଜା ନିମିର ଏକ ପୂଜା ଆସ୍ଥାନ ବା ଖୋଲାସ୍ଥାନ (ଯାହାକୁ ବୁଡ଼ାଖଲା ବୋଲି କୁହାଯାଇଥାଏ) ନିର୍ମାଣ କରା ଯାଇଥାଏ । ଅଞ୍ଚଳ ରେଦରେ ଏହା ଚୈତ୍ର କିୟା ବୈଶାଖରେ ପାଳିତ ହୁଏ । ଏହି ପୂଜା ସକାଶେ ବୁଡ଼ାଦେଓଙ୍କ ପ୍ରତୀକ ଲାଠି (ବିଭିନ୍ନ ରଙ୍ଗର କନା ପତାକା ଶୋଭିତ, ରୂପା ପାତରେ ମଣଣି ହୋଇଥିବା ଏକ ସଳଖ ଦଣା), ବାଉଁଶ କୁଣି ଓ ଖଣା ପୂଜାରୀଙ୍କ ଦାୟିତ୍ରରେ ଥାଏ । ଏହି ତିନିଗୋଟି ପବିତ୍ର ପଦାର୍ଥକୁ ବୁଡ଼ାଦେଓଙ୍କ ଆସ୍ଥାନରେ ରଖି ପୂଜା କରାଯାଏ ।

ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା ପରେ ଶିରହା (କାଳିସୀ) ଦେହରେ ବୁଢ଼ାଦେଓ ଝୁପିଥାଏ (ଉଦ୍ଭା ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଶିର୍ହା ଦେବତା ପ୍ରଭାବରେ ତୀବ୍ର ଭାବେ ଆହୋଳିତ ହୋଇ ମୁଣ ହଲାଇଥାଏ), ଏହି ଦେବତା ଉଭା ସମୟରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ବାଦ୍ୟର ତୁମୁଳ ନିନାଦ ଭିତରେ ଉପସ୍ଥିତ ସ୍ୱାଲୋକମାନେ ସାମାଳିକ ଗୀତ ଗାଇ "ରିଲୋନାଚ" କରିଥାଡି । କଣେ ପୁରୁଷ ଲୋକ ବୁଢ଼ାଦେଓଙ୍କ ଲାଠି ଦୁଇ ହାତରେ ଟେକି ନାଚ କରିବା ଓ ଶିର୍ହା ନାଚ କରିବା ବିଧି । ସାଲୋକମାନେ ବୁଢ଼ାଦେଓଙ୍କ ନାମ ଧରି ବିଭିନ୍ନ ଲୟରେ ଗୀତ ଗାଇଥାଡି ।

"ରିଲ ରିଲା ରିରିଲା ରିଲା ମାଖି ହଜର ପେନ୍ ଇତେକ ଆଯା ବୃଢ଼ାପେନ୍ ଆନ୍ଦିରେ ରିଲ ରିଲା ରିରିଲା ରିଲା ହେଲାତ୍ ମିଆଜ ମାମ ମୋ ସବ୍ୱାତମ୍ ନିମା ମୁନେ ଆତେକ ବୃଢ଼ା ମାମ୍ ମୋ ମୁନେ ଆଇକମ୍ ରିଲା ରିଲା ରିରିଲା ରିଲା"।

(ଆମେ ରିଲା ରିଲା ରିରିଲା ରିଲା ରାହାଧରି ଗୀତ ଗାଉଛୁ। ଆମର ବଡ଼ ଦେବତା ବୁଡ଼ାଦେବତା ବୋଲି ମା' କହିଲେ। ଗୋ ଭଉଣୀମାନେ, ଝିଅମାନେ ତୁମେ ସବୁ ବୁଡ଼ାପେନ୍ ଆଗରେ ନାଚକର, ତାହା ହେଲେ ଆମେ ମଧ୍ୟ ଆଗକୁ ଆସି ଗୀତ ଗାଇବୁ।)

ଏହିପରି ପାରମ୍ପରିକ ଗୀତ ତିନି ଦିନ ଧରି ୟଲିଯାଏ । ଏହା ଗଣ ଜନଜାତିର ପବିତ୍ର ଯାତ୍ରା ଅଟେ ଓ ମୁଖ୍ୟ ଯାତ୍ରା ଅଟେ । ଏହାକୁ 'ଆମ ଖାପାନି ଯାତ୍ରା' ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଏହି ଯାତ୍ରାରେ ବୁଡ଼ାଦେଓକୁ ନୂଆ ଆୟ ଅର୍ପଣ କଲାପରେ, ଗଣ ଜନଜାତି ଆୟ ଖାଇଥାନ୍ତି । ବୁଡ଼ାଦେଓ ସବୃଷ୍ଟ ହେଲେ ସବୁ ମଙ୍ଗଳମୟ ହେବ ବୋଲି ଗଣ୍ଡଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ ଯୋଗୁଁ ଏହି ଯାତ୍ରା (ପର୍ବ)ର ମହତ୍ୱ ସବୁଠାରୁ ବେଶୀ ।

ବୈଶାଖ ମାସରେ ଗଣ ଜନଜାତି ପ୍ରାୟତଃ କୃଷି ଭିରିକ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ଅନ୍କୁଆଂରିନ୍ ଠାକୁରାଣୀ ଯାତ୍ରା, ବିକ୍ସଟନି ବା ବିହନ ଯାତ୍ରା, ଅଖିତ ଯାତ୍ରା ଆଦି ମାଟିଯାତ୍ରା ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତି ଘରୁ ବିହନ ସଂଗ୍ରହ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ବିହନ ଯାତ୍ରାକୁ 'ବିଡ଼ଦୂଲ ଯାତ୍ରା' ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ସ୍ତାଲୋକମାନେ ଏହି ପର୍ବ ପାଳିବା ବିଧି ନିଷେଧ । ମାସିକ ରତୂ ସ୍ନାନ କରିଥିବା ନାରୀର ପତିମଧ୍ୟ ବିହନ ଯାତ୍ରା ସ୍ଥଳକୁ ଯିବାର ବାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଯାତ୍ରାବିନ ପୂଜାରୀ ସମୟ ରୟତ ଘରୁ ବିଭିନ୍ନ ଶସ୍ୟର ବାଚ୍ଚ ନେଇ, ସେଗୁଡ଼ିକୁ ମିଶାଇ ବେଡ଼ା (କମିରେ) ବୁଣି, ପୂଜା କରି ଦେବତାଙ୍କୁ ଆବାହନ କରିବ । ବର୍ଷାର ଦେବତା (ବୀମାଦେବତା) ଓ ଶସ୍ୟର ଦେବତାଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବ – "ହୁଡ଼ା ମାହାପ୍ର ! ପୀର ଆଚ୍ଚା ଓ୍ୱାଇ, ଓଁଇନି ଆଚ୍ଚା ଓ୍ୱାଇ" (ହେ ମହାପୁରୁ । ଦେଖ, ଉଲ ବର୍ଷା ହେଉ, ଉଲ ଧାନ ହେଉ) । ଏହି ବିହନ ଯାତ୍ରାରୁ କୃଷି କର୍ମର ଆରୟ କରେ ଗଣ ଜନଜାତି ।

ବିହନ ଯାତ୍ରା (ବିଡ଼ବୁଲ୍ ଯାତ୍ରା), ଆମ ଖାପାନି ଯାତ୍ରା ପରେ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଯାତ୍ରା କନ୍ଧ, ପେଙ୍ଗୁ ପରଚ୍ଚାଙ୍କ ବୀବ୍ଚପୁଟ୍ନି ଯାତ୍ରାର ଅନୁରୂପ ହୋଇଥାଏ । ଗଣ କନକାତିଙ୍କ ବିହନ ଯାତ୍ରା 'ଗାଦି ମାଇଁ' ପାଖରେ ହୋଇଥାଏ । କେତେକ ଗାଁର କେନ୍ଦ୍ରସ୍ଥଳରେ 'ଗାଦି ମାଇଁ' (ଦେବଦେବୀ ପାଠ) ସ୍ଥାପନ କରାଯାଇଥାଏ । ଗାଦିମାଇଁ (ଶସ୍ୟଦାତ୍ରୀ, ଖାଦ୍ୟର ଦେବୀ ମହାଲକ୍ଷ୍ନୀଙ୍କ ପରି ଶସ୍ୟଦାତ୍ରୀ, କୃଷିର ଦେବୀ) ଭାବେ ଅର୍ଚ୍ଚିତା, ପୂକ୍ତିତା ହୋଇଥାନ୍ତି । ବିହନ ଯାତ୍ରା ଦିନ 'ଗାଦିମାଇଁ'ଙ୍କ ପରିସର ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ପୂର୍ବ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଗ୍ରାମ ଗୁଡ଼ିକର ଅଧିବାସୀଗଣ ଘରୁ ବିହନ ଆଣି ଗାଦିମାଇଁଙ୍କ ନିକଟରେ ସମର୍ପଣ କରନ୍ତି । ସମୟରେ ଜମା ହେଇ।ପରେ ଗାଦିମାଇଁଙ୍କ ପୂଜାରୀଙ୍କ

ଆଦେଶରେ ଶିର୍ହା ଦେହରେ ଦେବୀଙ୍କ ଆତ୍ପା ଉଭା ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହାକୁ ଶିର୍ହା ବସିବା କୁହାଯାଏ । ଶିର୍ହା ବସିଲା ପରେ ପୂଜାରୀ ଗାଦିମାଇଁଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାଏ, (ଆଣୁମାଡ଼ି ବସି, ଶ୍ୱେତବସ୍ତ ପିଛି, ଫୁଲ ଓ ୟଉଳ ସମର୍ପଣ କରି) ଓ କହିଥାଏ – "ଗୋ ମା' ଗାଦିମାଇଁ, ଆମେ ଏବେ ଧାନ ବୁଣିବା ଆରୟ କରିବାକୁ ଯାଉନ୍ଧୁ, ତୁ ଆମକୁ ନିଜ ହାତରେ ବିହନ ଦେଲେ ଆମେ ବୁଣିବୁ । ମା' ଗାଦିମାଇଁ, ଦୟାକର, ବିହନ ଖରାପ ନହେଉ ।" ଶିର୍ହା ଦେହରେ ଉଭା ହୋଇଥିବା ଗାଦିମାଇଁ ନିଜ ହାତରେ ଉକ୍ତ ବିହନରୁ କିଛି ଆଣି ପୂଜାରୀକୁ ଦେଲାପରେ ପୂଜାରୀ ତାହା ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । ତା'ପରେ ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା କରାଯାଏ । ପୂଜା ସମାପନାତେ ବିହନକୁ ପୁଡ଼ା ବାହି ଗାଁ ପିଛା ୟରିଜଣ ଲୋକ ନେଇ ଯିବା ପାଇଁ ସ୍ଥିର କରାଯାଏ ।

ଏହା କୃଷି କର୍ମର ପୂର୍ବ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହୋଇଥିବାରୁ ଏକ ପ୍ରତୀକାତ୍ପକ ଅନୁଷାନ ଭାବେ ଗୋଟିଏ ଗଛର ନୃଆଡାଳକୁ ଶଗଡ଼ ଭାବେ ନିଆଯାଇ ଆଉ ଗୋଟିଏ ତାଳକୁ ସେଥିରେ କୁଆଳି ରୂପେ ବନ୍ଧାଯାଏ । ଦୁଇକଣ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି କୂଆଳିକୁ ଧରି ହଳର କାମ କରନ୍ତି ଓ କଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଗାଡ଼ି ଊଳକ ଭାବେ କାମ କରେ ଓ ଶେଷ ଜଣକ ଗାଡ଼ି ପଛରେ ୟଲେ । ଏହି ପ୍ରତୀକାୟକ ଗାଡ଼ି ଗାମରେ ପହଞ୍ଚଲା ପରେ ଗ୍ରାମର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରକୁ ନିଆଯାଏ । ଏହାକୁ ଗାଦି ମା' ଗାଡ଼ି (ଶଗଡ଼) କୁହାଯାଏ । ଗାଦି ମା'ଙ୍କ କୃପାରୁ ସେ ବର୍ଷ ଭଲ ଫସଲ ହେବାର ବିଶ୍ୱାସରେ, ବିହନ ଗ୍ରହଣ କରିବା ପୂର୍ବରୁ, ଘରର ସାଲୋକମାନେ ଅରୁଆ ୟଉଳ, ପାଣି, ଧୂପ, ଦୀପ ଦ୍ୱାରା ଗାଡ଼ିକୁ ବନ୍ଦାପନା କରିଥାନ୍ତି । ତାପରେ ଗୋଟିଏ ବିହନ ପୁଡ଼ିଆ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ସୀ ଲୋକମାନେ ଖୁସିରେ ଉକ୍ତ ଊରିଜଣ ଲୋକଙ୍କୁ ଖାଦ୍ୟପେୟ ଦେଇଥାନ୍ତି । ପ୍ରତିଗାଁକୁ ଯାଇ ବିହନ ବାର୍ତ୍ତି ଫେରିବା ପରେ ସେମାନେ ପାଇଥିବା

ଖାଦ୍ୟପଦାର୍ଥ ଧରି ଗାବି ମା ନିକଟରେ କ୍ରମା ହୋଇ ଭୋଜି କରି ଖୁସିରେ ଖାଇଥାନ୍ତି ।

ଉକ୍ତ ବିହନକୁ ଗାଁଗୁଡ଼ିକର ୟୱୀମାନେ ଘରେ ଥିବା ବିହନରେ ମିଶାଇ ଦିସାରିର ଯୋଗ ଅନୁସାରେ ବିଶେଷତଃ ବୈଶାଖ ଶୁକ୍ଳପକ୍ଷ ତୃତୀୟାଦିନ ବିଲରେ ବୁଣିବା ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତି ହୁଅନ୍ତି । ଏହାକୁ ଗଣ୍ଡମାନେ ବିହନ ଯାତ୍ରା କହିଥାନ୍ତି ।

କେତେକ ଗଣ ଗାଁରେ କ୍ୟେଷ ମାସରେ ବିଡ଼ରା ଯାତ୍ରା ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହା ଗଣମାନେ ଅଣ ଆଦିବାସୀଙ୍କଠାରୁ ଗ୍ରହଣ କରିଥିବାର ଅନୁମାନ କରାଯାଏ । ଏହି ଯାତ୍ରାକୁ ବର୍ଷା ଆବାହନ ଯାତ୍ରା ବୋଲି କୁହାଯାଇପାରେ । ଗାଁର ମୁଖିଆ ଝାଙ୍କର କେତେକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ପୂଜା ପଦ୍ଧତି ଅନୁସରଣ କରିଥାନ୍ତି । ଭୂମିକୁ ସବୃଷ କରିବା ପାଇଁ ପାଞ୍ଚଗୋଟି କୁକୁଡ଼ା ନୁଆ ବଳି ଦିଆଯାଇଥାଏ । ବିଡ଼ରୀ ଯାତ୍ରାରେ ଗଣମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଇଷଦେବ ଠାକୁଦେଓ (ବୁଡ଼ାଦେଓ/ଲିଙ୍ଗୋପେନ)ଙ୍କୁ ସବୃଷ କରିବା ପାଇଁ ପୂଜା ଅନୁଷାନ କରାଯାଏ । ଏହି ପୂଜା କାର୍ଯ୍ୟ ସରିଲା ପରେ ଭୋଜି କରାଯାର ଗ୍ରାମବାସୀମାନେ ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏହା ମଧ୍ୟ କୃଷିଭିତ୍ତିକ ପର୍ବ ।

ସେହିପରି ନବରଙ୍ଗପୁର ଜିଲ୍ଲାର ଗଣମାନେ ଏବେ କେତେବର୍ଷ ହେଲା ରଥଯାତ୍ରାକୁ ନିଜର କରି ନେଲେଣି। ଏହାକୁ 'ଗୁନ୍ୟ' (ଗୁଣିୟ) ପରବ ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଆଷାଢ଼ ମାସ ଶୁକ୍ଲ ଦ୍ୱିତୀୟା ଠାରୁ ଦଶମୀଯାଏ ଏହି ଯାତ୍ରା ପାଳନ ଅବସରରେ ଗଣ୍ଡ ପୁରୁଷ ଓ ସ୍ୱାମାନେ ସେମାନଙ୍କ ସୁନ୍ଦର ଓ ପାରମ୍ପରିକ ପୋଷାକ ପିହି ରଥଯାତ୍ରା ହେଉଥିବା ଅଞ୍ଚଳ ଯଥା–ରାଇଘର, ଉମରକୋଟ, ଝରିଗାଁକୁ ଯାଇ ଭାଗ ନିଅନ୍ତି। ଉମରକୋଟ ଅଞ୍ଚଳରେ ମା' ପେଣ୍ଡାଣୀଙ୍କ ଚଳନ୍ତି ପ୍ରତିମା ବିମାନରେ ବିଜେ ହୋଇ ଜଗନ୍ୱାଥଙ୍କ

ବାମ ପାର୍ଣ୍ୱରେ ରଥରେ ରହନ୍ତି ଏବଂ ଆଷାଢ଼ ଶୁକ୍ଲ ତୃତୀୟାଠାରୁ ଦଶମୀ ଯାଏ ଗ୍ରାମଦେବତୀ ଭାବେ ମାଉସୀ ମା ମନ୍ଦିରରେ ପୂଜା ପାଆନ୍ତି । ମା' ପେଣ୍ଡାଣୀ ଗଣ ଦେବୀ, କୁମାରୀ, ମରାଦେବତା ଭାବେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ରଥଯାତ୍ରା ନବରଙ୍ଗପୁର ଜିଲ୍ଲାରେ ବିଦଗ୍ଧ (ଆର୍ଯ୍ୟ) ଓ ଲୋକିକ(ଆଦିବାସୀ) ପରମ୍ପରାର ଏକ ସୁନ୍ଦର ସମନ୍ୟ ।

ଶ୍ରାବଣ ମାସରେ ଗଣ ଜନଜାତି 'ହରେଲି ପର୍ବ' ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହା ଏକ ପାରମ୍ପରିକ ପର୍ବ । ସାଧାରଣତଃ ଶ୍ରାବଣ ଅମାବାସ୍ୟା ଦିନ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଏହି ଦିନ କୃଷକମାନେ ସେମାନଙ୍କ କୃଷି ଉପକରଣ; ଯଥା:-ଲଙ୍ଗଳ, କୁଆଳି, ଦାନ୍ତି, ପଟା, କୋଡ଼ି, କୋଦାଳ ଆଦିଗୁଡ଼ିକୁ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବ କୃଷି ଭିରିକ ପର୍ବ । ବାଡ଼ି ବଗିୟରେ ମଞ୍ଚି ପୋତି ଯେଉଁ ଫଳ ଉପୂଜା ଯାଏ, ସେଗୁଡ଼ିକୁ ଗାଁର ଝାଙ୍କର (ପୂଜାରୀ) ତୋଳି, ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଶାଗ ସର୍ବ୍ଦି, ଫଳମୂଳ ଗାଁର ମୁଖ୍ୟ ଦେବୀ (ଗ୍ରାମଦେବତା: ପ୍ରତ୍ୟେକ ଗ୍ରାମରେ ଜଣେ ଜଣେ ପୀଠାସୀନ ଦେବୀ ଥାଆନ୍ତି)ଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରି ସାରିଲା ପରେ ଏହାର ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ବିଧି ଓ ପ୍ରଥାସିଦ୍ଧ । ଶ୍ରାବଣ ଅମାବାସ୍ୟା ପୂର୍ବରୁ ଏହି ଶାଗ ଓ

ଗାଁର ମୁଖ୍ୟ ଦେବୀଙ୍କ ନିକଟରେ ଏହି ଶାଗ ତାଳ ଫଳର ଅର୍ପଣକୁ "ଭାଜିବନୋନି" ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଗାଁର ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାର ନିଜ ନିଜ ଘରର ଇଷଦେବୀଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କଲାପରେ ବାଡ଼ ଉତ୍ପଳା ଫଳମୂଳ, ଶାଗ, ତାଳ ଖାଇବା ଆରୟ କରିଥାନ୍ତି ।

ହରେଲି ପର୍ବ ଅବସରରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ୟକ୍ଷୀ ନିକ ଧାନ କମିଗୁଡ଼ିକରେ ଗୋଟିଏ କଂସା ଢ଼ାଳରେ (କସଲା)ରେ ଖୀର, ମୋଟା ପାଳ ଦଉଡ଼ି (ଅଟା)ରେ ନିଆଁ ଧରାଇ, ବଣ ଭାଲିଆ ଡାଳ ନେଇ ପୋତି, ଧୂପ, ଦୀପ ଦେଇ ପୂଜା କରନ୍ତି । ଗଣ୍ଡମାନଙ୍କର ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ଏହା କରିବା ଦ୍ୱାରା ଫସଲରେ ଲାଗୁଥିବା ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ପୋକ ଓ ରୋଗ ଦାଉରୁ ରକ୍ଷା ମିଳେ ଓ ଫସଲ ନୀରୋଗ ଓ ପୂଷ ହୁଏ । ଏହିଦିନ ଲଙ୍ଗଳ ପୂଜା କରାଯାଏ ।

ହରେଲି ପର୍ବି ଅବସରରେ ଗାଁର ଗଉଡ଼ ଗାଈ, ବଳଦମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଜଙ୍ଗଲକୁ ଯାଇ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଚେର, ମୂଳ, ଢଡ଼ିବୁଟି; ଯଥା:- ରସନା ଢଡ଼ି (ଏକ ପ୍ରକାର ସୁଗନ୍ଧ ପତ୍ର ବିଶିଷ ଔଷଧଗୁଣ ସଂମନ୍ନ ବୁଦା), ଭୂଇଁଖଳୁରୀ (ସିନ୍ଦିବୁଟା)ର କନ୍ଦା (ମୂଳ) ଓ ଗନ୍ଧରା କନ୍ଦା (ପିଆଚ୍ଚ ଉଳି ଦେଖା ଯାଉଥିବା ବଣୁଆ କନ୍ଦା (ମୂଳ) ଆଦି ସଂଗ୍ରହ କରନ୍ତି । ଶ୍ରାବଣ ଅମାବାସ୍ୟା ପୂର୍ବରାତ୍ରିରେ ଏହି ସମୟ ଚେର ମୂଳକୁ ମାଟିହାଣିରେ ସିଝାଇଥାନ୍ତି । ପର୍ବଦିନ ଦିବା ଦଶ-ଏଗାରଟା ସମୟରେ ସମୟ ଗ୍ରାମବାସୀ ନିଜ ନିଜ ଘରୁ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଥାଳିରେ କିଛି ଊଉଳ, ଲୁଣ, ମରିଚ ଆଣି ଗାଁର ଯେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ସମୟ ଗାଈ ଗୋରୁକୁ ରଖା ଯାଇଥାଏ, ସେଠି କମା ହୁଅନ୍ତି । ଏହି ସ୍ଥାନକୁ "ଖେର୍କା ଡାଶ" ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ସେହି ସ୍ଥାନରେ ସମୟ ଗାଈ ଗୋରୁ ମାଲିକଙ୍କୁ ଗଉଡ଼ ଉକ୍ତ ସିଝା ଚେରମୂଳ ଦିଅନ୍ତି । ଏହି ସିଝା ଚେରମୂଳକୁ ଲାଠିକନ୍ଧା (ଏକ ପ୍ରକାର ଇତା, ଯାହା ମାଳି ତା' ଡାଳରେ ଗୋଲାକାର ଫଳ ଫଳିଥାଏ, ଯାହାର ପତ୍ର ଖୟ ଆଳୁ ପତ୍ର ପରି ହୋଇଥାଏ) ପତ୍ରରେ ଲୁଣ ମିଶାଇ ଗାଈ ଗୋରୁଙ୍କୁ ଖାଇବାକୁ ଦିଆଯାଏ, ଫଳରେ ଗାଈ ଗୋରୁ ବିଭିନ୍ନ ରୋଗ ଦାଉରୁ ରକ୍ଷା ପାଇଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଗଉଡ଼ ସମୟଙ୍କ ଘରକୁ ଯାଇ ଭାଇିଆ ଡାଚ୍ଚ ଘରେ ବାହିଥାଏ ଏବଂ ନିୟମାନୁସାରେ ଗଉଡ଼ ସମୟକ ଘରୁ ୟଉଳ, ପିଠା ପାଇ ବିଦା ହୋଇଥାଏ ।

ପ୍ରକୃତି, କୃଷି, ଗାଈଗୋବୃଙ୍କୁ ନେଇ ମଣିଷର ଜୀବନ । ଏହି ଜୀବନକୁ ସୁଖରେ ଜୀଇବା ପାଇଁ ଗଣ୍ଡମାନେ ହରେଲି ପର୍ବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । (ଏହା ଛତିଶଗଡ଼ ଓ ପଣ୍ଟିମ ଓଡ଼ିଶାରେ ମହା ହର୍ଷ ଉଲ୍ଲାସରେ ପାଳନ କରାଯାଏ ।)

ଭାଦ୍ରବ ମାସରେ ଡଙ୍ଗର ଧାନ ପାତେ । ଏହି ମାସରେ ନୂଆଧାନରୁ ଷଢଳ ବାହାର କରି ଗ୍ରାମ ଦେବଦେବାଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରି, ପୂଜା ଅନୁଷାନ ପରେ ଆଦିବାସୀ ମଣିଷ ନିଜ ବନ୍ଧୁ କୃତୁୟଙ୍କ ମେଳଣରେ ନୂଆଖାଏ । ଏହି ନୂଆଖାଇବାର ଧାର୍ମିକ ପରମ୍ପରାଙ୍କୁ 'ନୂଆଖାଇ ପରବ୍' କୁହାଯାଏ । ଗଣମାନେ ଭାଦ୍ରବ ମାସରେ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀ ଗଣେଶ ପୂଜାପରେ ଭାଦ୍ରବ ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ ନବମୀ ତିଥିରେ ବା ତା ପୂର୍ବରୁ କେଉଁ ଅଞ୍ଚଳରେ କେବେ ନୂଆଖାଇ ପର୍ବ ପାଳନ ହେବ ତାହା ସ୍ଥିର କରିବା ପାଇଁ 'ବାଲ୍ଯାତ୍ରା'(ଧାନକେଶ୍ୟ ଯାତ୍ରା) ପାଳନ ଅବସରରେ ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରାମର ମୁଖ୍ଆମାନେ କମା ହୋଇଥାବି । 'ବାଲ୍ ଯାତ୍ରା' ନୂଆଖାଇ ପର୍ବ ପୂର୍ବରୁ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଯାତ୍ରାଦିନ ଗୋଟିଏ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଅଞ୍ଚଳ (କେତୋଟି ଗାଁକୁ ନେଇ ଜଣେ ଦେବତାଙ୍କ ଅଧୀନରେ ଥିବା ଅଞ୍ଚଳ)ର ସମୟ ଗୁଡ଼ି ଦେବତାଙ୍କୁ ଧାନ କେଶ୍ୟ ସମ୍ପର୍ପଣ ପୂର୍ବକ ପୂଜା କରାଯାଏ ।

ନୂଆଖାଇ ପର୍ବ ପାଇଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଗାଁର କେତେକ ପିଲାଙ୍କୁ ଚିନାବନ୍ଧା ଯାଇ, ପର୍ବରେ ଯୋଗଦେବା ପାଇଁ ଡକା ଯାଇଥାଏ । ସେଦିନ ଅର୍ଥାତ୍ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ପ୍ଲିରୀକୃତ ତିଥିରେ ଲୋକମାନେ ନବବସ୍ତ ପରିଧାନ ପୂର୍ବକ ନୂଆଧାନରେ ଚୂଡ଼ା ତିଆରି କରନ୍ତି । ଯଦି ଭାଦ୍ରବ ମାସରେ ଅଧିକ ପରିମାଣରେ ଡଙ୍ଗର ଧାନ ପାଚିଥାଏ ଧାନକୁ ଡିଙ୍କିରେ କୁଟି ୟଉଳ ବାହାର କରି, ୟଉଳରେ ଖୀରି ବା ଭାତ ରାନ୍ଧିଥାନ୍ତି ।

ଗ୍ରାମର ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାର ପାଇଁ କଣେ କଣେ ପୂଜାରୀ ଥାବି । ସେ ନିଜ ନିଜ ପରିବାର ପାଇଁ ଥିବା ଦେବଦେବୀ (ଗୃହଦେବୀ । ଇଷଦେବୀ) ତଥା ତୁମା (ପୂର୍ବପୁରୁଷଙ୍କ ଆତ୍ମା)ଙ୍କୁ ପୂଜା କରି ପ୍ରଥମେ ଦେବତାଙ୍କୁ ଅରୁଆ ୟଉଳ, ଶୁଳ୍ଲବର୍ତ୍ତର ପୂଲ ତଥା ଧାନକେଣା ଅର୍ପଣ କରନ୍ତି । ତାପରେ ନୂଆବୂଡ଼ା, ଖୀରି କିୟା ନବାନ୍ନ ଏକ ପ୍ରକାର ସଫା ନିର୍ମଳ ପତ୍ର ବିଶେଷତଃ କୃଡ଼େଇ ପତ୍ରରେ ରଖି ଦେବତାଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପୂଜାରେ ପରିବାରର ସମୟେ ଯୋଗ ଦେଇଥାନ୍ତି । ପୂଜା ସରିବା ପରେ ନୂଆଖିଆର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରାଯାଇଥାଏ ।

ଗଣ ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ନୂଆଖିଆ ଦିନ ଏକ ପବିତ୍ର ଓ ଶୁଭ ଦିବସ ହୋଇଥିବାରୁ ଏବଂ ନୂଆଖିଆ ଯୋଗରେ ଦେବୀଦେବତାଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ ହେବା ବ୍ୟବସ୍ଥା ଥିବାରୁ ବିଧି ଅନୁସାରେ ସେଦିନ ଆମିଷ ନିଷିଦ୍ଧ ଏବଂ ସମୟ ଖାଦ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ନିରାମିଷ ଓ ସୁସ୍ୱାଦ୍ର ହେବାର ବିଧି । ନବାନ୍ନ ଖାଇ ସାରିବା ପରେ ପରିବାରରେ ଗୁରୁଚ୍ଚନ ଓ ବୟସ୍କମାନଙ୍କୁ ଇଘୁଚ୍ଚନମାନେ ମୁଣ୍ଡିଆ ମାରି ଆଶୀର୍ବାଦ ମାଗିଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଗାଁସାରା ଲୋକ ଗାଁ ଦାଣକୁ ବାହରି ଜୋହାର ଦିଆନିଆ ହୁଅନ୍ତି । ତା'ପରେ ଗାଁ ଲୋକେ ଆନନ୍ଦ ମନରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଖେଳ ଖେଳିଥାନ୍ତି ।

ନୂଆଖାଇ ପର୍ବର ପରଦିନ ଗେଡି ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ଗେଡ଼ି (ରଣପା: ଲୟାକାଠ ବା ବାଉଁଶ ଦାଣ୍ଡରେ ଭୂମିଠାରୁ ଫୁଟେ, ଦେଡ଼ଫୁଟ ଉଚ୍ଚରେ ପାଦ ରଖିବା ପାଇଁ ଏକ ପ୍ରକାର ଓସାରିଆ ପଟା ବା କାଠ ଖଞା ଯାଇଥାଏ, ଯହିଁରେ ପିଲାମାନେ ପାଦ ରଖି, ଏକ ପ୍ରକାର ଗୀତ ଗାଇ ନାଚ କରିଥାନ୍ତି ।) ଏହି ଗେଡ଼ି ପର୍ବରେ ଚଉଦ ବର୍ଷ ଯାଏ ପିଲାମାନେ ଗାଁର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରକୁ ଯାଇ (ଗେଡ଼ି ଚଢ଼ି) ୟଉଳ, ପିଠା, ପଇସା ମାଗିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ "ତୟା, ତୟା ଭୁରଶୁଷି, କେଡ଼େ ମେଡ଼େ ତେଲ", ଗୀତ ଗାଆନ୍ତି । ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ଗୀତ ଶୁଣି ଭୁରଶୁଷା (ସାନ ସାନ ମଶା) ଗୁଡ଼ିକ ସ୍ଥାନ ଛାଡ଼ି ଷଲି ଯାଆନ୍ତି ।

ଗାଁର ଝିଅମାନେ ସମବେତ ହୋଇ ଗୀତ ଗାଇ, ଶୁଆ ନାଚ ନାମକ ଏକ ପ୍ରକାର ନାଚ ନାଚି ଗାଁରୁ ୟଉଳ, ପଇସା ମାଗି ଜମା କରତି।

ନୂଆଖାଇ ପର୍ବର ବାସି ଦିନ(ପରଦିନ) ଘରେ ଘରେ ଆମିଷ ରହାଯାଏ । ଅବିବାହିତ ପୁଅମାନେ ସେଦିନ ମାଗି କମା କରିଥିବା ପଇସାରେ ନଡ଼ିଆ, ଧୂପଦୀପ, କୁକୁଡ଼ା ଡିୟ କିଣନ୍ତି । ଏହି ଅବିବାହିତ ପିଲାମାନଙ୍କର ଦେବତା ଥାଆନ୍ତି । ଏ ଦେବତା ଅବିବାହିତ ଓ କୁମାର (କୁଆଁରା ଦେବତା), ତାଙ୍କୁ ଗେଡ଼ିଦେଓ (ଦେବତା) ନାମରେ ଡକାଯାଏ । ପିଲାମାନେ ଗେଡ଼ି ଗୁଡ଼ିକରେ ଚଢ଼ି ସେହି ଗେଡ଼ିଦେଓଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଆନ୍ତି । ବଡ଼ ଓ ଲୟା ଗେଡ଼ିରେ ଖୟ ତିଆରି କରି, ଆୟ ତୋରଣ ବାହି ଗେଡ଼ିଦେଓଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଆନ୍ତି । ଗଡ଼ିଦେଓର ମହିମା କାଣିବା ପାଇଁ ସେମାନେ ଉପରକୁ କୁକୁଡ଼ା ତିୟ ପୋପାଡ଼ିଚ କିନ୍ତୁ ଡିୟଟି ତଳେ ପଡ଼ି ପୀଟେନାହିଁ । ଏସରି ତିନିଥର କରାଯାଏ । ତାପରେ ଗାଁ ବାହାରେ ଭୋଳିଭାତ ଖାଇ ଖୁସି ମନରେ ଘରକୁ ଫେରଡି ।

ଆଶ୍ୱିନ (ଦଶରା: ଦଶହାରା ମାସ) ମାସରେ ଗଣ ଜନଜାତି ମାତା (ଠାକୁରାଣୀ)କୁ ସବୃଷ୍ଟ କରିବା ପାଇଁ ପୂଜା କରିଥାଚି । ଏହି ମାସରେ ପରଦେଶିନୀ ମାତା, ରାକ୍ଷାସୁଣୀ ମାତା ଓ ସର୍ବୋପରି ଦତେଶ୍ୱରୀ (ମାଓଲି ମାତା)କୁ ପୂଜା କରାଯାଇଥାଏ । ଜୟପୂର ରାଜାଙ୍କ ଉଗବତୀ ପୀଠରେ ଦଶହରା ପର୍ବ ପାଳନ ପୂର୍ବରୁ ପୂର୍ବର ପ୍ରଥା ଅନୁସାରେ ଗଣମାନେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଦେବୀ ଦତେଶ୍ୱରୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକ ସୁସନ୍ଧିତ ଲାଠି ଓ

ଗଣମାନଙ୍କ ସାଂଷ୍ଟୃତିକ ନାୟକ, ଯୋଦ୍ଧା ବୀର ଧୁରୁଆଙ୍କ ଲାଠିକୁ ଧୂପ ଦୀପ ନୈବେଦ୍ୟ ଦେଇ ମହା ଆଡ଼ୟରରେ ସେମାନଙ୍କ ପାରମ୍ପରିକ ବାଦ୍ୟ ବଜାଇ କୁନ୍ଦେଇ, ରାଇଘର ଅଞ୍ଚଳରୁ ଜୟପୁର ସହର (ପ୍ରାୟ ୧୭୦ କିମି ଦୂରାତା)ର ଦଶହରା ପଦାକୁ ନେଇ ଥାଆନ୍ତି, ଏବଂ ସେଠି ଦଶଦିନ ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା ପରେ ପୂଣି ଫେରାଇ ଆଣିଥାନ୍ତି । ଦଶହରା ପୂଜାରେ ଗଣମାନେ ମନ୍ତି ମାନି ମାତାଙ୍କଠାରେ ବଳିଭୋଗ ଦେଇଥାନ୍ତି । ପରିବାର, ଗାଁ, ଆଖପାଖ, ଅଞ୍ଚଳ, ଗହ, ବୃଷ୍ଣ, ପଶୁପ୍ରାଣୀ, ନାଗ, ସର୍ପ, ନଦୀ, ନାଳ, ପାହାଡ଼, ପର୍ବତ, ଅଗ୍ନି, ବର୍ଷା, ପ୍ରକୃତିର ସମୟ ଉପାଦାନ, ରୋଗ, ବିପଦ, ଆପଦରୁ ରକ୍ଷା ପାଇଁ ପୂଜାରୀ, ଶିର୍ହା ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାନ୍ତି ।

ଏହି ମାସରେ ଗଣ ଅବିବାହିତା ଝିଅମାନେ ବାରୁପୃଚ୍ଚା ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହି ପୂଚ୍ଚା ନଅ ଦିନ ଧରି ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ଅବିବାହିତା ଝିଅମାନେ ଗାଁର ଗୋଟିଏ ଯାଗାରେ ମିଳିତ ହୁଅନ୍ତି । ସେମାନେ ସରଗି ବୋନା ଶାଳ ପତ୍ରରେ ତିଆରି ଋୈପଦୀଠାରୁ ଆକାରରେ ବଡରେ ମାଟି ପୁରାଇ ସେଥିରେ ବିଭିନ୍ନ ଶସ୍ୟର ବିହନ ପୋତି ଗଢ଼ା କରାନ୍ତି । ନଅ ଦିନ ଧରି ସକାଳୁ ଗାଧୋଇ, ଶୂଚିସ୍ନାତ ହୋଇ ଦଳ ଦଳ ଝିଅ ଉନ୍ତ ଶାଳଦନାକୁ ପୂଜା କରନ୍ତି । ଏହି ପୂଜା ଆଶ୍ୱିନ ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ ଦ୍ୱିତୀୟା ଦିନଠାରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇ ଦଶମୀ ଯାଏ ଅନୁଷିତ ହୁଏ । ପୂଚ୍ଚାର ଶେଷ ଦିନ ଦଶହରା ପଡ଼େ । ସେଦିନ ସମସ୍ତେ ସକାଳୁ ଶାଳ ଦନାକୁ ନଈ କିନ୍ୟା ପୋଖରୀ ନିକଟକୁ ନେଇ ଯାଆନ୍ତି । ସେଠି ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା କରି ଉକ୍ତ ଗଢା ହୋଇଥିବା ଧାନ, ମକା, ମୁଗ, ମାଣିଆ ଊରାକୁ ମୁଣରେ ଖୋସି ପାରମ୍ପରିକ ବେଶ ପୋଷାକ ପିନ୍ଧି, ଅଳଙ୍କାର ପିନ୍ଧି ଦୂରସ୍ଥାନକୁ ଦଶହରା ଉତ୍ସବ ଦେଖିବାକୁ ଯାଆନ୍ତି ଏବଂ ସେଦିନ ତମାମ ଝିଅମାନେ ଉପହାସ କରିଥାନ୍ତି ।

ଏବେ କେତେ ବର୍ଷହେଲା ଦୂର୍ଗାଙ୍କ ମୃଣ୍ମୟୀ ମୂର୍ତ୍ତି ପୂର୍ତ୍ତୀ ରାଇଘର/କୁନ୍ଦାଇ ଆଦି ଅଞ୍ଚଳରେ ପ୍ରଚଳନ ହେବା ଫଳରେ ଗଣ ପୁଅଝିଅମାନେ ଏହି ଯାତ୍ରା ଦେଖି ଆସିବା ଏକ ଗତରେ ପରିଣତ ହୋଇଗଲାଣି ।

କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ ଗଣ ଜନଜାତି ଅନ୍ୟ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀଙ୍କ ପରି "ୟଉର ଧୂଆନି ଯାତ୍ରା" ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ତାଛଡ଼ା ମାଟିଯାତ୍ରା, ଚରୁଯାତ୍ରା ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ସର୍ବ ପ୍ରଥମେ ଜମିରେ ପାଚିଥିବା ଧାନକୁ କାଟିବା ପାଇଁ ରୟତମାନେ ନିଜ ନିଜ ଜମିରେ ଜମା ହୋଇ, ମାଟି ମାତାକୁ ପୂଜା କରନ୍ତି । ପାରା କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇ, ଉକ୍ତ ବଳି ପଦାର୍ଥକୁ ରୋଷେଇ କରନ୍ତି । ଏହାକୁ ଚରୁଯାତ୍ରା ବୋଲି କୁହାଯାଏ ।

ଏହି ମାସରେ ଅମଳ ହୋଇଥିବା ଧାନରୁ ୟଉଳ ବାହାର କରି ପ୍ରଥମ କରି ପାଣିରେ ଧୋଇ ଭାତ ରହାଯାଏ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ୟଉଳ ଧୋଇବା ବିଧି । ଏହି ଯାତ୍ରାରେ ୟଉଳ ଧୋଇ ଭାତ ରାହିଲା ପରେ ଗ୍ରାମ ଦେବତା, ଗୃହ ଦେବତା ତଥା ଗାଈଗୋରୁଙ୍କୁ ଦିଆଯାଏ । ପୂଇା ଅବସରରେ ବଳି ଦିଆଯାଏ । ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ବଳି ଦେଲେ ଦେବତା ସନ୍ତୁଷ ହୋଇଥାଡି ଓ ଅମଙ୍ଗଳ, ରୋଗ ଆଦି ଦୂର ହୋଇଥାଏ । ବାହାରୁ ବହୁ ବାହ୍ଦବ ଆସନ୍ତି । ସ୍ୱହଳ ଲୋକେ ନୂଆ ଲୁଗା ପିହନ୍ତି । ପରିବାରରେ ଭୋଇିଭାତ କରାଯାଏ ।

ପଶ ମାସ (ମାର୍ଗଶୀର)ରେ ଗଣମାନେ ଦିଆଲି ପରବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବରେ ଗାଈଗୋରୁକୁ ଗାଧୋଇ ପାଧୋଇ, ହଳଦୀ ୟଉଳ ଟୀକା ଦେଇ ବନ୍ଦାପନା କରାଯାଏ । ସେଦିନ ବାଡ଼ି ବଗିୟରେ ଫଳିଥିବା ବିଭିନ୍ନ ଶାଗ, ତାଳ, ପନିପରିବା ରାହ୍ଧିବା ସହିତ ଭାତ, ଖୀରି ରାହ୍ଧି ଗୋଟିଏ ନୂଆ କୁଲା (ସୂପା)ରେ ସେ ଖାଦ୍ୟ ପଦାର୍ଥକୁ ରଖି ଗାଈ ଗୋରୁକୁ

ଖାଇବାକୁ ଦିଆଯାଏ । ମଣିଷ ପ୍ରତି ଗାଈ ଗୋରୁଙ୍କ ସେବାର ପ୍ରତିବାନ ସ୍ୱରୂପ କୃତଜ୍କତା ପ୍ରକାଶ କରି ଗଣମାନେ 'ଦିଆଲି ପରବ୍' ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଗଉଡ଼ମାନଙ୍କୁ ଲଗାପଟା, ପଇସା ଦିଆଯାଏ ।

ଏହି ମାସରେ ଗଣମାନେ ଫସଲ ଅମଳ ପାଇଁ ପୁଣି ଥରେ ଅନୁମତି ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ଦୁଲାଦେଓ (ଗଣମାନଙ୍କ ଗୃହଦେବତା) ଓ ମାତା ରାନ୍ହା ଦେବୀଙ୍କୁ ବଳିଭୋଗଦେଇ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ରାନ୍ହା ଦେବୀ, ଦୁଲାଦେଓଙ୍କ ପତ୍ନୀ (ଏହି ଦେବତାଙ୍କ ସୟନ୍ଧରେ ଅନେକ ମିଥ୍କୀୟ କିୟଦନ୍ତୀ ରହିଛି) ।

ପୁନଣ୍ଟ ପଣ୍ଟମାସରେ କଟାର ମାନ୍ତି ଯାତ୍ରା ବା 'ଖଳାପର୍ବ' ପାଳନ କରାଯାଏ । ଧାନ ଅମଳ ସ୍ଥାନକୁ ସାଧାରଣତଃ କଟାର କୁହାଯାଏ । ଧାନ ମଳିବାର ଶେଷଦିନ ଖଳାରେ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଖଳାରେ କୁକୁଡ଼ା, ମେଣା ବଳି ଦିଆଯାଏ । ଭୋଜିଭାତ ହୁଏ । ଏହି ଦିନ ଘରର ପୁଅଝିଅମାନଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କ ଖର୍ଚ୍ଚ ପାଇଁ କିଛି କିଛି ଧାନ ଦିଆଯାଇଥାଏ ।

ପୌଷ ମାସରେ ଏମାନେ ବିଶେଷତଃ ଗଣ ପୁଅ ଝିଅମାନେ ଛେର୍ ଛେରା ପର୍ବପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଛେର୍ଛେରା ଗୀତ ଗାଇ ଗାଁର ପ୍ରତି ଘରୁ ଋଉଳ, ଶାଗ ଡାଳ, ପରିବା ସଂଗ୍ରହ କରି ପୌଷ ପୂର୍ତ୍ତମୀ ଦିନ ଗାଁ ପାଖ ନଈ କିୟା ପୋଖରୀ କୂଳରେ ଭୋଜି କରି ଖାଇଥାନ୍ତି । ସେଦିନ କୃଷକମାନେ କୈ।ଣସି କାମ କରନ୍ତି ନାହିଁ ।

ମାଘ ମାସରେ ଜମିଜମା କାମ ସରି ଯାଇଥାଏ । ଫସଲ ଅମଳର କ୍ରିୟା ଆଉ ନଥାଏ । ଏବେ ଘରେ ଧାନ, ଋଉଳ, ମାଊିଆ, ବିରି, ଶିୟ, ଝୁଡୁଙ୍ଗ, କୋଳଥ ମଞ୍ଜି । ଟିକିଏ ଉଶ୍ୱାସ ହେବାର ବେଳ । ମାଟି କାଦୁଅର ଦିନ ଗଲା । ଏବେ ଜାଡ଼ର ଦିନ । ଅନ୍ତରା ସେକ ହେବାର ଦିନ । ନାଟ ଗାତର ଦିନ । ଖୁସିବାସିର ଦିନ । ଏ ମାସରେ ଏଣୁ ପର୍ବର ରଙ୍ଗ ସବୁ ମାସଠାରୁ ଅଲଗା । ଏହି ମାସରେ ଗଣ୍ଡମାନେ ପରଦେଶିନୀ ଯାତ୍ରା, କୁଣ୍ଡିଯାତ୍ରା ବା ସାଡୁରାଇ ଭେଟ୍ ଯାତ୍ରା ଓ ମଣ୍ଡେଇ ପରବ୍ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ନିମ୍ନରେ ଏହି ଯାତ୍ରା ଗୁଡ଼ିକ ସମ୍ଭଦ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ଉଚିତ ହେବ ।

ପ୍ରତି ବର୍ଷ ମାଘ ମାସରେ ଗଣ ଜନଜାତି ପରଦେଶିନୀ ମାତା (ଗ୍ରାମ ଠାକୁରାଣୀ ଭାବେ ପୂଜିତା ଓ ପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତା) ଯାତ୍ରା ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବରେ ଗାଁ ଠାକୁରାଣାଙ୍କୁ ସବୃଷ କରିବା ପାଇଁ କୁକୁଡ଼ା, ପାରା, ହଂସ, ହେଳି, ମେଣା, ଘୁଷୁରୀ ବଳି ଦେଇ ଗାଁର ସୁଖଶାନ୍ତି ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ଯାତ୍ରାରେ ପରଦେଶିନୀ ମାତା, ଶିର୍ହା (ପୂଜକ) ଦେହରେ ଆବିର୍ଦ୍ଧୁତ ହେବାର ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ ରହିଛି । ଏଣୁ ଲୋକେ ଶିର୍ହାକୁ ଊଷ ବାସ, ପାଣିପାଗ, ରୋଗ ଆଦି ବିଷୟରେ ପର୍ଭରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଶିର୍ହା ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କହିଥାଏ । ଏହି ପର୍ବରେ ଗ୍ରାମର ପ୍ରତିଘରେ ପିଠାପଣା ଓ ଭୋଜିଭାତ ହୋଇଥାଏ ।

ଏହି ମାସରେ ଗଣ ଜନଜାତି ପାରମ୍ପରିକ ଭାବେ କୁଣିଯାତ୍ରା ବା ସାଡୁଭାଇ ଭେଟ୍ ଧୂମଧାମରେ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ଯାତ୍ରାରେ ଗୃହ ଦେବୀଙ୍କୁ ପୂଜା କରାଯାଇଥାଏ । ଗଣ ସ୍ତୀମାନେ ପ୍ରତି ତିନିବର୍ଷରେ ଥରେ କୁଣିଦେଓ (କଣ୍ଡେଲପେନ୍)ଙ୍କୁ ବଳିଭୋଗ ଦେଇ ପୂଜା କରିବା ବିଧି ରହିଛି । ଏ ଦେବତା ଶକ୍ତିର ପ୍ରତୀକ । ବଳିଭୋଗ ସହିତ, ପିଠାପଣା ଓ ମଦ୍ୟ ପରିବେଷଣ ହୁଏ । ପରେ ପରିବାରର ସମସ୍ତେ ଏହା ଖାଇଥାନ୍ତି ।

ଗଣ କନକାତିର ହର୍ଷ ଉଲ୍ଲାସ, ଆନନ୍ଦ ଉତ୍ସବ, ପ୍ରୀତି ପ୍ରଣୟ, ସାମାଜିକ ମେଳଣ, ନାଚଗୀତ, ପୂଜା ପାର୍ବଣର ଶ୍ରେଷ ପର୍ବ ହେଉଛି 'ମଣ୍ଡେଇ ପରବ' । ସ୍ଥାନ ବିଶେଷରେ ମଣ୍ଡେଇ ପରବ୍ ମାଘ ମାସରୁ ଆରନ୍ତ ହୋଇ ଚୈତ୍ର ଯାଏ ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । ମଞ୍ଚେଇ ପରବ ମୂଳତଃ ଗଣମାନଙ୍କର ଏକ ପ୍ରାଚୀନ ଓ ପାରମ୍ପରିକ ପର୍ବ । ଗଣ୍ଡ ସମାଜ ବିଶେଷତଃ ବହୁ ଦେବାଦେବୀରେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ସିଆନ୍ (ବୃଦ୍ଧ ବୟସ୍କୁ ଓ ବିଞ୍ଚଲୋକ) ମାନଙ୍କ ମତରେ ପରିବାର ଓ ଗାଁରେ କୌଣସି ରୋଗ ବ୍ୟାଧି ହେଲେ ରୋଗ ନିରାକରଣ ପାଇଁ ଦେବତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିବା ପାଇଁ ମଣ୍ଡେଇ ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ ।

ନବରଙ୍ଗପୂର ଜିଲ୍ଲାର ଯେଉଁ ଯେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ଭୈରବ ଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଜା କରାଯାଏ ସେହି ସେହି ସ୍ଥାନରେ ମଣ୍ଡେଇ ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ରାଇଘରର ଉମରଗାଁଓ, ଦେଓଇରଣ୍ଡି, ଭଣ୍ଡାର କୋଟ ଆଦି ଅଞ୍ଚଳରେ ମଣ୍ଡେଇ ପର୍ବ ମହା ଆଡ଼ୟରରେ ପାଳନ କରାଯାଏ । ମୁଣ୍ଡିବେଡ଼ା ମଣ୍ଡେଇ ଗଣ୍ଡ ସଂସ୍କୃତିର ଏକ ଚମତ୍ୱାର ପ୍ରତୀକ ।

ମଣ୍ଡେଇ ପର୍ବ ସାଧାରଣତଃ ବଡଦେଥ୍ୱା ବା ବୁଢ଼ାଦେଓ (ବୁଢ଼ାପେନୁ), ମାତାମାଈ, ମାଓଲି (ଦନ୍ତେଶ୍ୱରୀ ଦେବୀ) ଓ ଭୀମା ଦେବତା ଓ ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀଙ୍କ ନାମରେ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଏହି ସମୟ ଦେବଦେବୀ ମହା ଶକ୍ତିଶାଳୀ, କଲ୍ୟାଣକାରକ ଏବଂ ଦେବ ସମାଚ୍ଚରେ ଏମାନଙ୍କ ସ୍ଥାନ ଶୀର୍ଷରେ ବୋଲି ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ । ଏଣୁ ଏମାନେ ବଡ଼ଦେଖି ନାମରେ ପୂଚ୍ଚିତ ହୁଅନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ଛଡ଼ା ପ୍ରତି ଗାଁରେ, ବିଲରେ, ବଣରେ, ଗଛରେ, ପାହାଡ଼ରେ, ପର୍ବିତରେ, ନଦୀରେ, ପର୍ବତ ଗୁମ୍ଫାରେ, ମଶାଣିରେ ବହୁ ସାନ ଦେଓ୍ୱ ଥାଆନ୍ତି । ଏହି ସାନଦେଓ୍ୱମାନେ ପଥୟାରିନ୍ ଡୁମା, ଗାବି ଭୀମା ବେଓ୍ୱ ନାମରେ ନାମିତ । ମଣ୍ଡେଇ ପର୍ବରେ ଏମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସୁମରଣା କରି ପୂଚ୍ଚା କରାଯାଏ । ବଡ଼ଦେଓ ଗୁଡ଼ିକଙ୍କ ମଣ୍ଡେଇକୁ ମାୟ ମଣ୍ଡେଇ, ବଡ଼ଦେଓ୍ ମଣ୍ଡେଇ, ମାତ ମଣ୍ଡେଇ, ଭୀମାମଣ୍ଡେଇ ବୋଲି କୁହାଯାଏ ।

ମଣ୍ଡେଇ ଅନୁଷିତ ହେବା ପନ୍ଦର ଦିନ ପୂର୍ବରୁ ମଣ୍ଡେଇ ଯେଉଁ ଗାଁରେ ପାଳିତ ହେବ ସେହି ଗାଁର ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଗାଁର ପୂଜାରୀ (ଝାଙ୍କର) ଓ ଗାଁ ମୁଖିଆ (ଗାଉଁଟିଆ: ଗଓଁତିୟା)ଙ୍କ ନେତୃତ୍ୱରେ ବେହରଣ ବା ସଭା ଡକାଯାଏ । ଗାଁର ପୂଜାରୀ ବେବତାର ମୁଖ୍ୟ ଲୋକ । ତା ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଗାଁର ଭଲମନ୍ଦରେ ଖବର– ଅନ୍ତର ନେବା ଆଣିବା କରୁଥିବା ଲୋକ (କତଓ୍ୱାଲି/ ଗାଣ୍ଡା ନାମରେ ପରିଚିତ – ରାଜା ମନୋନୀତ ବ୍ୟକ୍ତି ସଂପ୍ରତି ବଂଶାନୁକ୍ରମିକ ବୃତ୍ତିଧରା ବ୍ୟକ୍ତି) ଗାଁରେ ବେହରଣ (ସଭା/ବୈଠକ) ବସିବାକୁ ଡାକରା ଦେଇଥାଏ । ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଦିନ ସମସ୍ତେ ଜମା ହୁଅନ୍ତି । ସେହି ଦିନ ସମୟଙ୍କ ଉପସ୍ଥିତିରେ ମଣ୍ଡେଇ ପାଳନର ତାପରେ ମୁଖ୍ୟ ଝାଙ୍କର ଗ୍ରାମର ନାମ ଘୋଷଣା କରେ । ସେହି ମଣ୍ଡେଇକୁ ଯେଉଁ ଗାଁଗୁଡ଼ିକର ଦେବୀ ଦେବତା ଯୋଗଦେବେ, ସେହି ଗାଁ ଗୁଡ଼ିକର ପୂଜାରୀମାନଙ୍କୁ "ଫୁଲ ଡୋବଲା" (ଶାଳପତ୍ର ବଡ଼ଦନା) ପଠାଇ ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଏ । ଗାଁର କତ୍ୱୱାଲ୍/ ଗାଣ୍ଡା ଆଖପାଖ ଗାଁର ସାପ୍ତାହିକ ହାଟରେ ମଣ୍ଡେଇ ପାଳନର ଦିନ ଘୋଷଣା କରେ । ଏହା ଲୋକ ସମ୍ପର୍କର ଏକ ପ୍ରାଚୀନ ପ୍ରଥା ଓ ଲୋକ ସମ୍ପର୍କର ଏକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ଗଣ ମାଧ୍ୟମ ରୂପେ ସ୍ୱୀକୃତ ।

ମଣ୍ଡେଇ ପର୍ବପାଳନର ୧୦/୧୨ ଦିନ ପୂର୍ବରୁ ଗାଁ ଲୋକେ ନିଚ୍ଚ ନିଚ୍ଚ ଘର ଏବଂ ମଣ୍ଡେଇ ହେବା ସ୍ଥାନକୁ ଲିପାପୋଛା କରି ଝୋଟି, ଚିତା ଦେଇ ସୁନ୍ଦର ଭାବେ ସକାଇଥାନ୍ତି । କେହି କେହି ନୂଆ ଲୁଗାପଟା ମଧ୍ୟ କିଣିଥାନ୍ତି ।

ମଞ୍ଚେଇ ହେବା ପୂର୍ବଦିନ ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରାମର ଲୋକମାନେ ନିଚ୍ଚ ପାରମ୍ପରିକ ପୋଷାକ ପିହି ମଞ୍ଚେଇ ହେବା ସ୍ଥାନରେ ଦେବାଦେବୀଙ୍କ ପୂଚ୍ଚା କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପୂଚ୍ଚାକୁ ଯାତ୍ରା କୁହାଯାଏ । ସେହି ଯାତ୍ରା ଦିନ

ଗାଁର ସମୟ ପରିବାର ନିକ ନିକ ଘରର ଇଷ ଦେବତା ପାଇଁ ତିଆରି ହୋଇଥିବା ଶିଶୁ କାଠରେ ନିର୍ମିତ ବିମାନ, ଆଙ୍ଗୀ, କୂର୍ଚ୍ଚି (ଚୌକି: କୁଟିକମ ହୋଇ ହାତଥିବା ଓସାରିଆ, ଶାଳ କିୟା ଶିଶୁ କାଠରେ ନିର୍ମିତ), ଡାଙ୍କ (ଦେବତାଙ୍କ ପ୍ରତୀକ ସୁସଜିତ, ରୂପାପାତ, ବିଭିନ୍ନ ରଙ୍ଗକନାର ପତାକାରେ ବିମଣ୍ଡିତ ଦଣ୍ଡ ବା ଲାଠି), ଗପା (ବାଉଁଶ ପାତିଆରେ ତିଆରି ରଙ୍ଗକନା ଉପରେ କଉଡ଼ି ସକା ହୋଇଥିବା ୟଙ୍ଗୁଡ଼ି), ଦେଓ୍ବ ଟାଙ୍ଗିଆକୁ ମାଳଣା, ମାର୍ଚ୍ଚନା କରି ସକାଇ ରଖନ୍ତି ବା ସେଗୁଡ଼ିକୁ ଗ୍ରାମ ଗୁଡ଼ିର ଆସ୍ଥାନକୁ ଆଣନ୍ତି ।

ମଧ୍ୟାହ୍ନ ବେଳାରେ ଝାଙ୍କର (ମୁଖ୍ୟ ପୂଜାରୀ) ସହିତ ମିଶି ବାଜା ମହୁରୀ ବଜାଇ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଶ (ପଡ଼ଘାନି) କରିଥାନ୍ତି । ପୂଜାରୀ ଘରକୁ ଆସିଲେ ଘରର ସାଲୋକମାନେ ଭକ୍ତିରେ ପୂଜାରୀର ଗୋଡ଼ ଧୋଇ, କପାଳରେ ହଳଦୀ ୟଉଳ ଟୀକା ଦେଇ ପାଦ ହୁଅଁନ୍ତି ଏବଂ ନିଜ ଘରର ଦେବତା ମଣ୍ଡେଇକୁ ଯିବା ସମୟରେ ମନସ୍କାମନା ପୂରଣ ହେବାପାଇଁ ମନତି ମାନିଥାନ୍ତି । ଗାଁର ସମୟ ବିମାନ, ଲାଠି, ଆଙ୍ଗାଗାପା ଆଦିକୁ ବହନ କରି ଲୋକେ ମଣ୍ଡେଇ ସ୍ଥାନକୁ ଯାଆନ୍ତି । ସେଠି ଏ ସବୁକୁ ଯଥାମାନ୍ୟ ଓ ସତ୍କାର କରାଯାଏ ।

ଅନ୍ୟ ମୂଠା (ଗାଁ ସମୂହ)ରୁ ନିମନ୍ତିତ ହୋଇ ଆସିଥିବା ମାତା ଲାଠି, ମାଓଲି ଲାଠି, କୁଆଁରୀ ମାଓଲି ଲାଠି, କଶି ବୁନ୍ଦିନ୍ ମାତା ଲାଠି, ଡୁମାମାନଙ୍କର (ପିତୃ ପୁରୁଷଙ୍କ ଆମ୍ବାର ପ୍ରତୀକ) ଟାଙ୍ଗିଆ, ଲିଙ୍ଗୋପେନ୍ (ବୁଡ଼ାଦେଓ)ଙ୍କ ଆଙ୍ଗା (ପରିହିତ ବସ୍ତର ପ୍ରତୀକ) କାରି ସୁନ୍ଦରୀ ମାତାଙ୍କ ବିମାନ ଓ ଲାଠି, ଓ ମାତା ପେଣ୍ଡାଣୀଙ୍କ ଗାପା ଆଦି ମଣ୍ଡେଇ ସୁଳରୁ କିଛି ଦୂରରେ ରହନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କୁ ମଣ୍ଡେଇର ମୁଖ୍ୟ ପୂଜାରୀ ଓ ଅନ୍ୟମାନେ ବାଦ୍ୟ ବଜାଇ ପୁଣିଥରେ ନିମନ୍ତଣ ଜଣାଇ ଆସ୍ଥାନରେ ବିଜେ ହେବାକୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରନ୍ତି । କୋକ ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ଏହି ଦେବୀ ଦେବତାମାନେ ନିଳ ବଂଶ ଓ ପରିବାରର ଦେବାଦେବୀ ଯେଉଁମାନେ ଅନ୍ୟ ଗାଁରେ ପୂଜା ପାଉଛଡି ସେମାନଙ୍କୁ ଉଲମନ୍ଦ ବୁଝିବା, ସେମାନଙ୍କୁ ସଙ୍ଖୋଳିବା ପାଇଁ ବର୍ଷକୁ ଥରେ ପରିଦର୍ଶନରେ ଆସି, ଭେଟଘାଟ ହୋଇ, ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା ପାଇ ପୁଣିଥରେ ନିଳ ଆସ୍ଥାନକୁ ଫେରି ଯାଆଡି । ଏଠି ଜନଜାତିର ମାନବୀୟ ପ୍ରତୀତି ଦେବତାଙ୍କ ଭିତରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥିବାର ଜଣାଯାଏ । ଆଦିବାସୀ ଦେବୀ ଦେବତା ତା ପରି ଦୁଃଖ ସୁଖର, ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସର ସହରାଗୀ ହୋଇଥାଆଡି ।

ସମୟ ଦେବତାଙ୍କ ଲାଠି, ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରତୀକ ଠୁଳ ହେଲାପରେ ପରେ ସମସ୍ତେ ମିଶି ଶିରା (ଶିର୍ହା: ଗୁଣିଆ)କୁ ନିକ ଦେହରେ ଦେବତା ବିଜେ କରାଇବାକୁ ଅନୁରୋଧ କରନ୍ତି । ଶିରହା ଦେହରେ ଦେବତା ବିଜେ ହେଲାପରେ ଗାଁ ଲୋକେ ନିକର ଦୁଃଖସୁଖ କଣାଇ ପ୍ରତିକାର ଲୋଡ଼ିଥାନ୍ତି । ଗାଁର ସମୟକୁ ନିରାମୟ, ନିରୋଗ ରଖିବା ପାଇଁ କଣାଇଥାନ୍ତି । ତାପରେ ପୂଳ୍ପା ଅନୁଷାନ ହୋଇଥାଏ । ପୂଳା ପରେ ମାନସିକ ପୂରଣ ହୋଇଥିବା ଲୋକମାନେ ନିକ ନିକ ସାମର୍ଥ୍ୟ ଓ ଶକ୍ତି ଅନୁସାରେ କୁକୁଡ଼ା, ପାରା, ହଂସ, ମେଣା, ବକଡ଼ା (ବୋଦା) ଆଦି ପଶୁପକ୍ଷୀକୁ ଦେବତାର ସବ୍ତୋଷ ବିଧାନ ପାଇଁ ବଳି ଦେଇଥାନ୍ତି । ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଉକ୍ତ ବଳି ପଦାର୍ଥ ନେଇ ରୋଜିରାତ କରିଥାନ୍ତି ।

ସନ୍ଧ୍ୟାହେଲା ପରେ ସେ ସମୟ ବିମାନ, ଲାଠି, ଆଙ୍ଗା, ଦେଓ ଟାଙ୍ଗିଆ, ଗାପା ଗୁଡ଼ିକୁ ଗାଁର ପୂଜାରୀଙ୍କ ଘରକୁ ମହା ସମାରୋହରେ ବାଦ୍ୟ ବଜଣା ସହକାରେ ନିଆଯାଏ । ଅନ୍ୟ ଗାଁରୁ ନିମନ୍ତଣ ପାଇ ଆସୁଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କର ଖିଆପିଆ ପୂଜାରୀ ବୁଝିଥାଏ । ଖିଆପିଆ ପରେ ରାତିରେ ଗାଁର ଯୁବକ ଯୁବତୀ, ବୁଡ଼ାବୁଡ଼ୀ ସମ୍ପର୍ଞ୍ଚ ପୂଜାରୀ ଘର ଦାଣ୍ଡରେ ରୁଣ୍ଡ ହୋଇ ଆଙ୍ଗୀ, ଲାଠି, ବିମାନ, କୁର୍ଚ୍ଚିକୁ ଧରି ଖେଳାଇଥାନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ଏଗୁଡ଼ିକୁ ଧରିଥାନ୍ତି ସେମାନଙ୍କୁ ଦେବତା ନୁଇଁଥାଏ ବୋଲି ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ । ଏହି ଖେଳାଇବା ପରମ୍ପରା ଓ ବିଧି ଗଣ ସମାଚ୍ଚରେ ରହିଛି । ଝିଅମାନେ ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିଥିବାର ଦେଖାଯାଏ ।

ଯାତ୍ରା ପରଦିନ ମଞ୍ଚେଇ ହୁଏ । ମଞ୍ଚେଇ ସାମାଜିକ ମେଳଣର ଉତ୍ସବ । ଆନନ୍ଦର ଖୁସିର ରଙ୍ଗମୟ ଦିନ । ମଞ୍ଚେଇ ହେବା ପ୍ଥାନରେ ବହୁ ଦୋକାନ ବଜାର ବସିଥାଏ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାର, ଗାଁ ଲୋକ ନିକ ଆମନ୍ତିତ ଅତିଥିମାନଙ୍କ ସହିତ ମଞ୍ଚେଇ ଦେଖିଯିବାକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୁଅନ୍ତି । ସେଦିନ ସକାଳେ ଗାଁ ଲୋକେ ନିକ ନିକ ଘରେ ଇଷ୍ଟଦେବତା, ଲାଠି, ବିମାନ ସବୁକୁ ତଥା ପଥ୍ୟାରିନ୍, ଡୁମା, ଭୀମା ଦେବତାଙ୍କୁ ନଡ଼ିଆ, ଫୁଲ, ଧୂପ ଦୀପ ଦେଇ ପୂଜା କରନ୍ତି । କେହି କେହି ବଳି ମଧ୍ୟ ଦେଇଥାନ୍ତି ।

ଯାତ୍ରା ଦିନ ଭଳି ମଷେଇ ଦିନ ମଧ୍ୟ ପୂଳାରୀ ଗାଁର କେତେକ ମୁଖ୍ୟବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସହିତ ଗାଁ ସାରା ବୂଲି ମଷେଇ ପରିବର୍ଷନ ପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ କଣାନ୍ତି ବିଧିବିଧାନ ମତେ । ତାପରେ ସମସ୍ତ ବିମାନ, ଲାଠି, କୁର୍ଚ୍ଚି, ଆଙ୍ଗା, ଗାପା ଆଦିକୁ ମହୁରୀ, ଟାମକ, ନିଶାଣ, ନାଗରା, ଟିଡ଼ିବିଡ଼ି, କାଠ ମାନ୍ଦର, ଖୁଟ୍ ମାନ୍ଦର, ଡୁଡ୍ରା ଆଦି ବାଦ୍ୟର ନିନାଦରେ ଗ୍ରାମର ମଷେଇ ହେଉଥିବା ସ୍ଥାନର ଗୁଡ଼ି ନିକଟକୁ ନିଆଯାଏ । ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସରେ ଉକ୍ତ ସ୍ଥାନଟି ମୁଖରିତ ହୁଏ ।

କିଛି ସମୟ ପରେ ଶିର୍ହା ବସିବା ହୁଏ । ଗାଁର ଓ ଅନ୍ୟ ଗାଁର ନିମନ୍ତିତ ଶିରହା ମାନେ ଝୁମନ୍ତି । ସେମାନେ ନିକ୍କ ଦେହରେ ଦେବତାକୁ ଆବାହନ କରନ୍ତି । ଦେବତା ଉଭା ହେଲା ପରେ ଗାଁର ପୂଳାରୀ (ଝାଙ୍କର)ଙ୍କ ସମେତ ଅନ୍ୟମାନେ ଦୁଃଖସୁଖ ଗୁହାରି କରନ୍ତି । ସେ ଉଭା ଦେବତା ଶିର୍ହା ମୁହଁରେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ କରିବାର ଆଶ୍ୱାସନା ଦିଅନ୍ତି । ପରେ ଶିର୍ହା ନିଚ୍ଚ ଗାଁର ଓ ଅନ୍ୟ ଗାଁର ମୁଖ୍ୟବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ନାମ ଧରି ଡାକନ୍ତି । ସେମାନେ ଆସି ଆଣିଥିବା ଧୂପ, ଦୀପ, ନୈବେଦ୍ୟ ଦେଇ ଦେବତାକୁ ପୂଜା କରନ୍ତି । ପୂଜାରୀ, ଶିର୍ହା, ଅନ୍ୟଲୋକମାନଙ୍କ ଗବାରେ ଫୁଲମାଳ ତଥା ଲାଠି, ବିମାନ, ଅଙ୍ଗା, କୁର୍ଚ୍ଚି ସବୁଥିରେ ଫୁଲମାଳ ମଣ୍ଡଣି କରନ୍ତି । ଶେଷରେ ବଡ଼ଦେଓଙ୍କ ସହିତ ଅନ୍ୟ ଦେବତା ସବୁ ମଣ୍ଡେଇ ପରିସର ମଧ୍ୟରେ ଘମର ଝୁଲଣ, ଧୂପବାସ ଓ ବାଦ୍ୟର ନିନାଦ ଭିତରେ ତିନିଥର ପରିକ୍ରମା କରନ୍ତି । ପରେ ମଣ୍ଡେଇର ମଧ୍ୟଭାଗରେ ଗୁଡ଼ି ନିକଟରେ ପୂଜାରୀ, ଶିରା, ଦେବୀ ଦେବତା ବିଶ୍ରାମ ନିଅନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ଗାଁରୁ ଆସିଥିବା ନିମନ୍ତିତ ଅତିଥିମାନେ ସେମାନଙ୍କ ବନ୍ଧୁ ସମ୍ପର୍କୀୟଙ୍କ ଘରେ ରାତି କଟାନ୍ତି । ରାତିରେ ଭୋଜି ଭାତ ହୋଇଥାଏ ।

ଏହା ଗଣ କନକାତିର ଏକ ପାରମ୍ପରିକ ମହୋସ୍ବ । ମଣ୍ଡେଇ ଉପଲକ୍ଷେ ବସୁଥିବା ବଳାରକୁ ଆସି ଲୋକେ ନିଜର ଆବଶ୍ୟକ ଜିନିଷ ପତ୍ର ବିଶେଷତଃ ଲୁଗାପଟା, ବାସନ କୁସନ, ଅଳକାର କିଣିଥାନ୍ତି । ରାତିରେ ନାଚଗୀତ ହୁଏ । ଏହି ମହୋସ୍ବର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆକର୍ଷଣ ହେଲା ତାହାର ସାଂସ୍କୃତିକ ଓ ସାମାଜିକ ଦିଗ । ମଣ୍ଡେଇର ପରମ୍ପରା ବହୁ ପୁରୁଣା । ମଣ୍ଡେଇ ସୃଷ୍ଟିକୁ ନେଇ ବହୁ କିୟଦନ୍ତୀ ଲୋକମୁଖରୁ ଶୁଣିବାକୁ ମିଳେ । ଏହା ଗଣ ଜନଜାତିର ସର୍ବଶ୍ୱେଷ ଲୋକ ମହୋସ୍ବ । ଉମର ଗାଁ, ଦେଓଇରଣି, ମୁଣିବେଡ଼ା (ରାଇଘର ଅଞ୍ଚଳ) କସାଗୁମୁଡ଼ା, କୋଡ଼ିଙ୍ଗା, ଡାବୁଗାଁ, ପୋଡ଼ାଗଡ଼, ଧୋଡ଼ାର ମଣ୍ଡେଇ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ଏହି ପର୍ବ ତିନିଦିନ ଧରି ପାଳନ କରାଯାଏ ।

ଫାଲଗୁନ ମାସରେ ବିଶେଷତଃ ମାଡ଼ିଆ ଗଣମାନେ ସାମୁହିକ ଶିକାର ଯାତ୍ରା ପାଳନ କରନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀଙ୍କ ଚୈତ୍ର ପର୍ବ ପାଳନ

ଅବସରରେ ବେଣ ଯାତ୍ରାର ଯେଉଁ ମହତ୍ୱ, ଗଣମାନଙ୍କର ଫାଲଗୁନରେ ପାଳିତ ହେଉଥିବା 'ପାରଦ୍' ସେହି ମହତ୍ୱ ରଖେ । ପାରଦ୍ ପୂର୍ବରୁ ଗଣମାନେ ଭଲ ଜୀବଜନ୍ତୁ ଶିକାରରୁ ମିଳିବା ପାଇଁ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଚଢ଼େଇ ପାରଦ୍ରେ ପକ୍ଷୀ ଶିକାର, ଛୋଟ ପାରଦ୍ ଛୋଟ ଛୋଟ ପ୍ରାଣୀ ଶିକାର ଏବଂ ବୀଜ ପାରଦ୍ରେ ଅସ୍ତଶସ ଓ ବିହନକୁ ପବିତ୍ର କରାଯାଏ । ଶିର୍ହା କେଉଁ ଦେବତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ କଲେ ଉଲ ଶିକାର ମିଳିବ ତାହା କହିଥାଏ ।

ଏହି ମାସରେ ଗଣମାନେ ପହଁଷ୍ଟନି ଯାତ୍ରା ବା ମାତା ଯାତ୍ରା ପାଳନ କରନ୍ତି । ଫାଲଗୁନ ବସନ ଓ ମିଳିମିଳା ଧରିବାର କାଳ । ବସନ୍ତ ହେଲେ ମାତା ଧରିବା କୁହାଯାଏ । ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ପୂଜା ଦେଇ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କଲେ ଏହି ରୋଗ ହେବ ନାହିଁ ବୋଲି ଗଣମାନଙ୍କ ପାରମ୍ପରିକ ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ ।

ପହଁଷ୍ଟନି ଯାତ୍ରା ପ୍ରତି ତିନିବର୍ଷରେ ଥରେ ମହା ଆଡ଼ୟରରେ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଗାଁ ମନ୍ଦିରରୁ ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକ ଲାଠି ବାହାର କରାଯାଏ । ଶିର୍ହା ନିଜ ଦେହରେ ଠାକୁରାଣୀଙ୍କୁ ଉଭା କରାଇ, ମୁଖରେ ଖପରାଏ ନିଆଁ ବୋହି, ଧୂପ ଧୂଆଁର ଆୟରଣ ଓ ବାଦ୍ୟର ତାନରେ ଗାଁର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘର ବୁଲି ଭୋଗରାଗ ଖାଇ ଫେରଡି । ପୂଜାରୀ ସମୟଙ୍କ ଘରେ ହଳଦୀପାଣି ଛିଥି ସମୟଙ୍କ ଆରୋଗ୍ୟ କାମନା କରେ ।

ବିଶେଷ ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ ଯେ ଆଷାଢ଼ ମାସରେ ହରେଲି ପର୍ବ କାଳରେ ଏମାନେ 'ଆମୁସ ଯାତ୍ରା' ବା ଅମାବାସ୍ୟା ଯାତ୍ରା ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଆଷାଢ଼ ମାସରେ ଘୋର ବର୍ଷା ହେଲେ ଧାନ ଜମିରେ ପୋକ ଓ ଗାଈଗୋରୁଙ୍କ ଦେହ ଖରାପ ହେଉଥିବାରୁ, ରିଷ୍ଟ ଖଣ୍ଡନ ଓ ରୋଗ ନ ହେବା ପାଇଁ ଗଣ୍ଡ ଜନଜାତି ଆମୁସ୍ ଯାତ୍ରା ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହାକୁ ବଉଁରାନି ଯାତ୍ରା (ବଉଳାଣି ଯାତ୍ରା) ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ କୃଷକମାନେ ଧାନଜମିକୁ ଯାଇ ଧୂପବାସ ଦିଅନ୍ତି । ବଣଭାଲିଆ ଡାକ ପୋଡନ୍ତି ଯାହାର ଔଷଧୀୟ ଗୁଣ ଧାନଗଛର ପୋକକୁ ନଷ କରିଥାଏ ଏବଂ ଦେଖିବାଡ୍ନି (ଫୁଲଛାଞ୍ଚଣୀ)ର କଥା ଡାଳ ପୋଡି ପୂଚ୍ଚା କରିଥାନ୍ତି । ଭାଦ୍ରବରେ ମଧ୍ୟ ଆମୁସ୍ ପରବ ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ ।

ଏହିପରି ନବରଙ୍ଗପୁର ଜିଲ୍ଲା ଓ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ଗଣ୍ଡ ଜନଜାତି ବର୍ଷକ ମଧ୍ୟରେ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ପାଳନ କରି ନିଜ ସଂସ୍କୃତି, ପ୍ରଥା ଓ ପରମ୍ପରାର ରକ୍ଷା କରନ୍ତି ।

### ଗଣ ଜନଜାତିଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ:

| ମାସର ନାମ          | ଯାତ୍ରା/ପର୍ବର ନାମ                                                                       | ଦେବୀ/ଦେବତା                                                                                    | ପୂଇା ହେବା ସ୍ଥାନ                    |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| ବୈଶାଖ             | ଅନ୍କୁଆଁରିନ୍ ଠାକୁରାଣୀ ଯାତ୍ରା ।<br>ବୀଳପୁଟନି ବା ବିହନ ଯାତ୍ରା<br>ଅଖିତ ଯାତ୍ରା (ଅକ୍ଷୟ ତୃତୀୟା) | ବସୁମାତା: ମାଟିମା<br>ବସୁମାତା<br>ବସୁମାତା                                                         | ଗାଁଗୁଡ଼ିରେ<br>ଗାଁ ଗୁଡ଼ିରେ<br>ଜମିରେ |
| କ୍ୟେଷ             | ବିଡ଼ିର ସାତ୍ରା<br>ଗୋନ୍ <b>ୟ (ଗୁ</b> ଣିୟ ସାତ୍ରା/ରଥସାତ୍ରା)                                | ଇଷଦେବ ଠାକୁରଦେଓ<br>ବଳଭଦ୍ର, ସୁଭଦ୍ରା, ଜଗନ୍ନାଥ                                                    |                                    |
| আম্বাভ            | ଆମୁସ୍ ସାତ୍ରା (ବଉଁରାନି ସାତ୍ରା)                                                          | ଅପଦେବତା ମାନ                                                                                   | ଗାଁ ଶେଷମୁୟରେ                       |
| ଶ୍ରାବଶ            | ହରେଲି ପର୍ବ (ଖ୍ରାବଶ ଅମାବାସ୍ୟା)<br>ଭାଜି ବନୋନି: ଶାଗ, ଡାଜ,ଫଳ<br>ଅର୍ପଣ ବିଧି                 | କୃଷି ଉପକରଣ ପୂଚ୍ଚା<br>ଗ୍ରାମ ଦେବୀ/ ଗୃହଦେବୀ                                                      | ଗ୍ରାମ ଗୁଡ଼ିରେ<br>ଘରେ               |
| ଭାଦ୍ରବ            | ଆମୁସ୍ ବା ବଉଁରାନି ପର୍ବ<br>ବାଲ୍ଯାତ୍ରା (ଧାନକେଷା ଯାତ୍ରା)<br>ନୂଆଖିଆ<br>ରେଡ଼ିପର୍ବ            | ଅପଦେବତାମାନଙ୍କୁ<br>ଗ୍ରାମଦେବତା –<br>ଧାନକେଣା ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ<br>ଗୃହଦେବୀ/ ଇଷଦେବୀ<br>ଦେଡ଼ିଦେଓ (ଦେବତା) | ଗାଁ ଶେଷମୁୟରେ<br>ଘରେ                |
| ଆଶ୍ୱିନ (ଦଶ୍ରାମାସ) | ମାତାପୂଜା<br>ବାରୁପୂଜା (ଝିଅମାନଙ୍କ ପର୍ବ)                                                  | ପରଦେଶିନୀ ମାତା, ରାକ୍ଷାସୁଣୀ<br>ମାତା, ବଜେଶ୍ୱରୀ(ମାଓଲି ମାତା)<br>ନଦୀ ଜେଳିଙ୍ଗ୍                       | ଗାଁ ମଝିରେ                          |
| କାର୍ଦ୍ଦିକ         | ଷଦ୍ଧର ଧୂଆନି ଯାତ୍ରା<br>ମାଟି ଯାତ୍ରା, ଚରୁ ଯାତ୍ରା                                          | ଗୃହଦେବୀ<br>ମାଟିମାତା                                                                           |                                    |
| ନାର୍ଗିଶାର(ପଷନାସ)  | ଦିଆରି ପର୍ବ                                                                             |                                                                                               |                                    |
|                   | କଟାର ମାନ୍ତି ଯାତ୍ରା                                                                     | ଖଳା ଦେବତା                                                                                     |                                    |
| ପୌଷ               | ନ୍ଧେର୍ଟ୍ଟେରା ପରକ୍                                                                      | -                                                                                             |                                    |

ମାର:

ପରଦେଶୀନି ମାଚା ସାଚ୍ରା

ପରଦେଶୀନି ମାତା

କ୍ଷୟାତ୍ରା ବା ସାଡୁରାଇ ଭେଟଯାତ୍ରା

ଗ୍ନହଦେବୀ

ମଷେଇ ପରବ୍

ବୃତ୍ତା ଦେଖ ସମୟ ଦେବଦେବୀ

ଭୈରବ ଦେଓ /ବୀମା ଦେଓ

। ମାଓଲି ମାଚା

ପାଇଗୁନ

ପାରଦ୍ (ବେଶ୍ୱଯାତ୍ରା)

ମାତା ଯାତ୍ରା (ପହଁଷ୍ଟନି ଯାତ୍ରା)

ଠାକୁରାଣୀ ମାତା(ବସନ୍ତ ଓ

ମିଳିମିଳାରୁ ରକ୍ଷା ପାଇବା ପାଇଁ

ଏ ଯାତ୍ରା ପାଳିତ ହୁଏ ।)

ଚୈତ୍ର

ମାଟି ଯାତ୍ରା

ବସୁମାତା

କମିରେ ପୂଜା

ବିହନ ଯାତ୍ରା(ଚୈତ୍ର ଅମାବାସ୍ୟା)

ଗ୍ରାମଦେବୀ

ବୁଡ଼ାପେନ୍

ବୁଡ଼ହାଦେଓ ଯାତ୍ରା ଆମ୍ ଖାପାନି ଯାତ୍ରା (ଆୟ ନୂଆଖିଆ

ଯାତ୍ରା)

ବୁଢ଼ାପେନ୍ । ଗୃହଦେବତା

(ତଥ୍ୟ ସଂଗ୍ରହ: ମାୟାଧର ମାନସିଂ ଧୁରୂଆ, ସୋନପୂର ଗ୍ରାମ ରାଇଘର ଅଞ୍ଚଳ ତା ୧ ୯.୦୩.୯୫ ଶୂକଦାସ,ଉତରା (ଗୋଣ୍ଡଉତ୍ରା) ଡାକ ନାମ ବଣକୁ, ସିର୍ଲିଗୁଡ଼ା, ରାମନାଥ ଗୋଣ, ହାଟଉରଣି ଘନଶ୍ୟାମ ଗଣ, ଗଞ୍ଚାପାରା, ରାଇଘର, କହେମନାଥ ଗଣ, କଲାର ପାରା, ରାଇଘର ମଣିରାମ ଗଣ, ଡୁମରଡ଼ିହି, ରାଇଘର, ସହଯୋଗୀତା : କ୍ରଗନ୍ନାଥ ନାୟକ, ରାଇଘର । ଲେଖକ ଏମାନଙ୍କ ନିକଟରେ କୃତଞ୍ଚ । )

ନିର୍ଦ୍ଦେଶକ ଆଦିବାସୀ ଭାଷା ଓ ସଂସ୍କୃତି ଗବେଷଣା କେନ୍ଦ୍ର ଭମରକୋଟ ଜିଲ୍ଲା: ନବରଙ୍ଗପୁର, ପିନ୍- ୭୬୪୦୭୩



# 'ହୋ' ବା' ପରବ – ଫୁଲ ଭାଙ୍ଗୁଣୀ ପର୍ବ

ବିନୋଦ କୁମାର ନାଏକ

'ହୋ' କନକାତି ହେଉଛି ମୁଣା କନକାତି ଗୋଷୀର ଏକ ଶାଖା ଗୋଷୀ । ଏମାନଙ୍କୁ ଅନୁସୂଚୀତ କନକାତି (Scheduled Tribe)ରୂପେ ସାୟିଧାନିକ ସ୍ୱାକୃତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛି । ଏମାନଙ୍କୁ କୋଇ, କୋହ୍ଲ, ମୁଣା ରୂପେ ମଧ୍ୟ ସ୍ଥାନ ବିଶେଷରେ ନାମିତ କରାଯାଇଛି । ସେମାନେ କିନ୍ତୁ ନିଜକୁ 'ହୋ' ରୂପେ ପରିଚିତ କରାଇଥାନ୍ତି ।

ଏନ୍ସାଇକ୍ଲୋପେଡିଆ ମୁଣାରିକା ଅନୁସାରେ ମୁଣାମାନେ ଡିନି ଗୋଷୀରେ ବିଭକ୍ତ; ଯଥା:- (୧) କମ୍ପାଟ୍ ମୁଣା, (୨) ମାହାଲି ମୁଣା ଓ (୩) ହୋ ମୁଣା ।

କମ୍ପାଟ ମୁଣ୍ଡାମାନେ ଝାଡ଼ଖଣ୍ଡର ରାଞ୍ ଜିଲ୍ଲାର ଖୁଣ୍ଡି ଅଞ୍ଚଳରେ ବସବାସ କରନ୍ତି । ସମୟକ୍ରମେ କମ୍ପାଟ ଶଦର ବ୍ୟବହାର ଲୋପ ହୋଇ କେବଳ ମୁଣ୍ଡା ରହିଗଲା । ଏହି ଗୋଷ୍ଠୀର ଲୋକମାନେ ନିଜକୁ "ହଳ" ରୂପେ ପରିଚୟ ଦେବାକୁ ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଗୋଷୀ ରାଷ୍ଟ କିଲ୍ଲାର ତାମାଳ ଅଞ୍ଚଳରେ ବସବାସ କରିବା ହେତୁ ତାମାଳିଆ ବା ତାମତିଆ ରୂପେ ପରିଚିତ ହେଲେ । ଏହି ତାମତିଆମାନେ ବଙ୍ଗ ପ୍ରଦେଶ ଦେଇ ମୟୂରଇଞ୍ଜ ଜିଲ୍ଲାକୁ ପ୍ରବେଶ କରି ସଦର ସବ୍ତିଭିକନରେ ବସବାସ କଲେ । ଏମାନଙ୍କ ମୁଖ୍ୟ କୀବିକା କୃଷି । କୃଷିକାର୍ଯ୍ୟ କମି ଉପରେ ନିର୍ଭରଶୀଳ । ଏଇଥିପାଇଁ ବୋଧହୁଏ ଏହି ତାମତିଆ ମୁଣ୍ଡାମାନେ ନିକକୁ ଭୂମିକ ରୂପେ ପରିଚୟ ଦିଅନ୍ତି । ଏମାନେ ମଧ୍ୟ ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ ପରିଚୟ ଦେଇାବେଳେ "ହଳ"ରୂପେ ପରିଚୟ ଦିଅନ୍ତି । ତୃତୀୟ ଗୋଷୀ "ହୋ ମୁଣ୍ଡା"ମାନେ ରାଞ୍ ଜିଲ୍ଲାରୁ ଆସି ସିଂଭୂମ ଜିଲ୍ଲାରେ ବସବାସ କଲେ । ସମୟକ୍ରମେ ମୁଣ୍ଡା ଶବ୍ଦର ବ୍ୟବହାର କରିବା ସେମାନେ ତ୍ୟାଗ କଲେ । ସେମାନେ କେବଳ "ହୋ" ରୂପେ ନିଜକୁ ପରିଚୟ ଦେଲେ ।

"ହୋ" ଓ "ହଳ" ଶଦର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ମାନବ । ହୋ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ଦଳ ଉର୍ବର ୟଷ ଉପଯୋଗୀ କମିର ଅନ୍ୱେଷଣରେ ଆସି ମୟୂରଭଞ୍ଜ, କେନ୍ଦୁଝର, ସୁଦ୍ଦରଗଡ଼, ବାଲେଶ୍ୱର, କଟକ, ଯାଇପୁର, ସୟଲପୁର, ଢେଙ୍କାନାଳ ଆଦି ଜିଲ୍ଲାମାନଙ୍କରେ ବସତି ସ୍ଥାପନ କଲେ । ଏହି 'ହୋ ମୁଣାମାନେ' ଅଦ୍ୟାବଧି କେନ୍ଦୁଝର, ସୁଦ୍ଦରଗଡ଼, ଯାଜପୁର, ଢେଙ୍କାନାଳ, ସୟଲପୁର ଆଦି ଜିଲ୍ଲାରେ ମୁଣା ରୂପେ ପରିଚିତ । ଏହି ମୁଣା ଶଦ୍ଦ ହେଉଛି ହୋ, ମୁଣା, ଭୂମିକମାନଙ୍କ ନିତ୍ୟ ବ୍ୟବହୃତ ଶଦ୍ଦ । ମୁଣା ଶଦ୍ଦର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଗାଁ ମୁଖିଆ ବା ପ୍ରଧାନ । 'ହୋ' ସମାକରେ ମାନ୍ୟଗଣ୍ୟ (ଧନୀମାନୀ) ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ମୁଣା କୁହାଯାଉଥିବା ପରମ୍ପରା ଅଦ୍ୟାବଧି ପ୍ରଚଳିତ ।

ଏହି 'ହୋ ମୁଣା' ଗୋଷୀ ମୟୂରଭଞ ଓ କେହୁଝର ଜିଲ୍ଲାରେ "କୋହୁ" ରୂପେ ମଧ୍ୟ ପରିଚିତ । ମୟୂରଭଞ୍ଜର କେତେକ ସ୍ଥାନରେ ଏମାନେ ନିଜକୁ ହୋ ରୂପେ ପରିଚିତ କରାନ୍ତି । ମୟୂରଭଞ୍ଜର ସାନ୍ତାଳ ଓ ଭୂମିକମାନେ ଏମାନଙ୍କୁ "ଲାଲ୍କା" ନାମରେ ଜାଣ୍ଡି ।

୧୯୯୧ ମସିହା ଚ୍ଚନଗଣନା ଅନୁସାରେ ଓଡ଼ିଶାରେ ହୋ ମୁଣାଙ୍କ ଚ୍ଚନସଂଖ୍ୟା ନଅ (୯) ଲକ୍ଷରୁ ବେଶୀ । 'ହୋ'ମାନଙ୍କ ସବୁ ପର୍ବପର୍ବାଣି କୃଷିକୁ କେନ୍ଦ୍ର କରି ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । କୃଷିକାତ ପ୍ରଧାନ ଫସଲ ହେଉଛି ଧାନ । କ୍ଷେତରେ ଧାନ ବିହନ ବୁଣିବା ଆରୟ କରିବା ପାଖରୁ ଧାନ ଫସଲ ଅମଳ ହେବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏମାନଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବପର୍ବାଣି ବର୍ଷତମାମ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ହେର୍ମ୍ପଟ୍, ହେରଃ ପରବ, ବାତାଉଲି, ଜମ୍ବାମା, ମାଗେ ପରବ୍, 'ବା' ପରବ ଆଦି ପର୍ବ 'ହୋ' କନଜାତିଙ୍କ ବିଶିଷ୍ଟ ପର୍ବ ସମୂହ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ପର୍ବର ଉତ୍ପରି ସୟନ୍ଧରେ ସୁନ୍ଦର ସୁନ୍ଦର କିୟବନ୍ତୀ ହୋ ଲୋକ ମୁଖରେ ଏବେ ମଧ୍ୟ ରହିଅଛି । ଫଗୁଣ ମାସରେ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ବା' ପରବ (ଫୁଲ ଭାଙ୍ଗୁଣୀ)ର ଉତ୍ପରିକୁ ନେଇ ମଧ୍ୟ କିୟବନ୍ତୀମାନ ରହିଅଛି । ଏହି କିୟବନ୍ତୀ ଗୁଡ଼ିକ ଏହିପରି ।

#### ବା' ପରବ ଓ ଶାଳ ଫୁଲ -

ବହୁ ପୁରାକାଳର କଥା । ଲୁକୁବୃତ଼ା ଓ ଲୁକୁବୃତ଼ା ନାମରେ ଲୁକୁ ପାହାଡ଼ ତଳେ ଦୁଇ କଣ ବୃତ଼ାବୃତ଼ା ଥିଲେ । ଦିନେ ଲୁକୁ ବୃତ଼ା ଲୁକୁ ବୃତ଼ାକୁ କହିଲେ "ତୁମେ ଜଙ୍ଗଲକୁ ଯାଅ । ମଉଳିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସତେକ ଦିଶୁଥିବା ଓ ସତେକ ଥିବା ପରି ଦିଶୁଥିବା ମଉଳିଲା ଫୁଲ ନେଇ ଆସ ।" ଏଣୁ ଲୁକୁ ବୃତ଼ା ଜଙ୍ଗଲକୁ ଯାଇ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଫୁଲ ତୋଳି ଆଣିଲେ । ଏହାପରେ ଦେଖାଗଲା ସବୁ ଫୁଲ ମଉଳି ଯାଇଛି, ମାତ୍ର ଶାଳ ଫୁଲ ନ ମଉଳି ପୂର୍ବପରି ସତେକ ରହିଛି । ଲୁକୁ ବୃତ଼ା ସେହି ଫୁଲ ନେଇ ଯୁଡ଼ାରେ ପିହିଲେ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଶାଳଫୁଲକୁ ପ୍ରଥମେ ଗୃହ ମଧ୍ୟକୁ ଅଣାଗଲା ଏବଂ ବୃତ୍ନାବୃତ୍ନୀ ଆନନ୍ଦରେ ପରବ ପାଳନ କଲେ । ଏହା ହିଁ ଶାଳ ଫୁଲକୁ ବା' ପରବରେ ବ୍ୟବହାର କରିବାର ମୂଳକଥା ।

ଏହା ଲୁକୁ ବୁଡ଼ା ଲୁକୁ ବୁଡ଼ୀ ଲୁକୁ ପାହାଡ଼ ତଳେ ରହୁଥିବା ସମୟର କଥା । ଶାଳଫୁଲ ଝଡ଼ି କୃଅପୋଖରୀ ପାଣିରେ ପତୁଥିଲା । ଏହି ପାଣି ପିଇବାରୁ ସାପ ଓ ବିଛା ଘରକୂ ପଶିଲେ ଓ ବାଘ ଭାଲୁ ଭୟଙ୍କର ଗର୍ଚ୍ଚନ କଲେ । ଲୁକୁ ବୁଢ଼ା ଓ ଲୁକୁ ବୁଢ଼ୀ ଭାବିଲେ କିଛି ଅଘଟଣ ହେଲା । ତେଣୁ ସେମାନେ ଦେସାଉଲି (ଢାହିରା)ରେ ପାଣି ଢାଳିଲେ । ତା'ପରେ ରାତ୍ରିରେ ସପୁ ହେଲା "କାହିଁକି ବାଘ ଭାଲୁ ଗର୍ଜନ କରୁଛନ୍ତି ଓ ସାପ ବିଛା ଗୃହ ମଧ୍ୟକୁ ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି" । ତାହାର କାରଣ ଦେସାଉଲି ବଙ୍ଗା ସ୍ୱପୃରେ ବୂଡ଼ାକୁ କଣାଇଲେ । ନୃଆଁ ଫୁଲ ଯେଉଁ ପାଣିରେ ପଡ଼ିଛି ସେହି ପାଣି ପିଇବା ଦ୍ୱାରା ଏପରି ବିଲକ୍ଷଣ ଦେଖା ଯାଉଥିବା କଥା ବୁଢ଼ା ବୁଝି ପାରିଲେ । ଦେସାଉଲି ବଙ୍ଗା କହିଲେ, "ନୃଆ ଶାଳ ଫୁଟିଲା ମାତ୍ରେ ତାକୁ କାହିରାକୁ ନେଇ ପୂଜା କର ଓ ଘରକୁ ନେଇଆସ । ଏହାକଲେ ବାଘ ଭାଲୁ ଆଉ ଗର୍ଜନ କରିବେ ନାହିଁ କିନ୍ୟା ସାପ ବିଛା ଗୃହରେ ପବେଶ କରିବେ ନାହିଁ।"

ଏହା ପରେ ଦେଖାଗଲା ବାଘ, ଭାଲୁ ଆଉ ପୂର୍ବପରି ଗର୍ଚ୍ଚନ କଲେନାହିଁ କିୟା ସାପ, ବିଛା ଗୃହକୁ ପ୍ରବେଶ କଲେନାହିଁ । ସେହି ପ୍ରାଚୀନ ପରମ୍ପରାର ଧାରା ଅଦ୍ୟାବଧି 'ହୋ' ସମାଜରେ ପ୍ରଚଳିତ ହୋଇଆସୁଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବର୍ଷ ଶାଳଫୁଲ ଫୁଟିବା ପରେ ତାହା ଝଡ଼ି ପଡ଼ିବା ପୂର୍ବରୁ ବେସାଉଲିରେ ପୂଚା କରାଯାଉଛି ଓ ବା' ପରବ ପାଳନ କରାଯାଇଛି । ସ୍ୱରିର ପ୍ରଥମ ମଣିଷ ଭାବେ ସିଂବଙ୍ଗା କୁକୁବୁଢ଼ା ଓ କୁକୁ ବୁଢ଼ୀକୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଥିଲେ । ସେମାନେ ପବିତ୍ର ରହି ପରସ୍ୱର ସହ ମିଳିତ ନହେବାରୁ ସେମାନଙ୍କର ସରାନ ସରତି ନଥାରି । ତେବେ ଏମାନଙ୍କର ବଂଶରକ୍ଷା ଓ ବଂଶବୃଷ୍ଟି ହେବ କିପରି ? ସିଂବଙ୍ଗା ସେମାନଙ୍କୁ ଡିଆଙ୍ଗ (ହାଣିଆ) ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବା ଶିଖାଇଲେ । ଲୁକୁ ଲୁକୁ ବୁଢ଼ୀ ହାଣିଆ ପ୍ରସ୍ତୁତ କଲେ ଓ ପିଇଲେ । ହାଣିଆ ନିଶାରେ ଉନ୍ନାଦ ହୋଇ ସହବାସରେ ଲିପ୍ତ ହେଲେ । ସହବାସର ଆନହରେ ବିଭୋର ହୋଇ କୁମେ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ପୂଜାରେ ଅନିୟମିତ ହୋଇ ପଡ଼ିଲେ । ଲୁକୁବୁଢ଼ୀ ଆଙ୍କି ପୂଜା କରିବା କଥା ଉଠାଇଲେ, ଲୁକୁ ବୁଢ଼ା କାଲି କରିବା କହି ଟାଳିଦିଏ । ଏଇମିତି ହେଉ ହେଉ ସେମାନେ କୁମେ ପୂଜା ସେବା କଥା ପୁରା ପାଶୋରିଗଲେ ।

ଦେବଦେବୀମାନେ ବିଷର କଲେ ମଣିଷ ଯଦି ଏମିତି ଅମନଯୋଗୀ ହୁଏ ତେବେ ସେ ଅବାଟରେ ଯିବ ଓ ଅନ୍ୟାୟ ଅନୀତି କରିବ । ସ୍ରଷ୍କା ଓ ରକ୍ଷାକାରୀ ଦେବଦେବୀମାନେ ପୂଜା ନପାଇ ଅଲୋଡ଼ା ହୋଇଯିବେ । ଏଣୁ ଦେବଦେବୀମାନେ ସେବାପୃକା କଥା ସୁରଣ କରାଇ ଦେବାର ଯୋଜନା କଲେ । ଦିନେ ବୂଢ଼ୀ ଜଙ୍ଗଲକୁ କାଠପତ୍ର ସଂଗ୍ରହ କରିବାକୁ ଯାଉ ଯାଉ ରାଞାରେ ବୂଢ଼ୀ ଆଗରେ ଭୟକର ସାପମାନେ ହଳହଳ ହୋଇ ମାଡ଼ି ଆସିଲେ । ବାଁ ପଟରୁ ବାଘ ହେଣ୍ଡାଳ ହାଡ଼ିଲା ତ ଡାହାଣ ପାଖରୁ ଭାଲୁ ରଡ଼ି ଛାଡ଼ିଲା । ବୁଢ଼ୀ ଭୟରେ ଆଗକୁ ପଛକୁ ଯିବାର ସାହାସ ହରାଇ ବସିଲା । ବୃଢ଼ୀ ସେଇଠୁ କିଛି ଉପାୟ ନପାଇଁ ସିଂବଙ୍ଗା ଓ ରକ୍ଷାକର୍ତ୍ତା ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ବସିଲା - ହେ ସ୍ରଷ୍ଟା ସିଂବଙ୍ଗା ! ହେ ତ୍ରାଣକରୀ ଦେବଦେବୀ ଆମକୁ ସୃଷ୍ଟି କରି କାହିଁକି ଏଭଳି ବିପଦରେ ପକାଇଲ, ରକ୍ଷାକର ପୁରୁ ।

ବୁଢ଼ୀର ଆକୁଳ ତାକ ଶୁଣି ଦେବଦେବୀ ଦୟାକଲେ । ବୂଢ଼ୀକୁ ଜଣାଇଦେଲେ ଯେ ଭୋଗ ଲାଳସା ଓ ନିଶାରେ ମଜି ତୁମେ ଦୁହେଁ ପୂଳାସେବା କଥା ପୁରା ଭୁଲି ଯାଇଛ । ତୁମପ୍ରତି ବିପଦ ଆସିବ ନାହିଁତ କାହା ପ୍ରତି ବିପଦ ଆସିବ । ଦେବଦେବୀଙ୍କ ଉପଦେଶ ନେଇ ବୂଢ଼ୀ ଘରକୁ ଫେରି ଆସି ଦେଖେ ତ ବୃଢ଼ା ତିଆଙ୍କ ପିଇ ଗଡୁଛି । ବୃଢ଼ୀ ବୃଢ଼ାକୁ ଡାକି ହଲାଇ ସେତେ ଉଠାଇବାକୁ ଚେଷା କଲେ ମଧ୍ୟ ବୃତ୍ତା ହାଣିଆ ନିଶାରେ ଏମିତି ଚୁର୍ ଯେ ତାକୁ କିଛି ମାଲୁମ ପଡ଼ିଲା ନାହିଁ । ବୁଢ଼ୀ ରାଗରେ ନିଆଁ ହୋଇଗଲା । ମାଇଲା ବୁଡ଼ା ପିଠିକି ନାତେ, ଏକା ନାତରେ ବୁଡ଼ା ପେଟେଇ ହୋଇ ପଡ଼ିଥିବା ଅବସ୍ଥାରୁ ଚିତେଇ ପଡ଼ିଲା । ଏଥର ପୁଣି ବୁଢ଼ୀ କଷିଦେଲା ବୁଢ଼ାର ଛାତିକୁ ଗୋଟାଏ ନାତ, ବୁଢ଼ା ଦି' ନାତ ଖାଇ ଭୁତ ଭଳି ଉଠି ବସିଲା । ସେ କିଛି ବୁଝି ପାରୁ ନଥାଏ । ପଞ୍ଜରିଲା "ବିନା କାରଣରେ ମୋତେ ଲାତ ମାରୁଛୁ କିଆଁ ?" ବୁଡ଼ୀତ ଆଗରୁ ରାଗରେ ନିଆଁ - କହିଲା, "ତୁ ନିଶା ଖାଇ ଶୋଇବୁ ସବୁ ପାପ କର୍ମ କରିବୁ, **ଦେ**ବତାମାନେ ମୋ ଉପରେ ଦାଉ ସାଧିବେ ।" ବୁଢ଼ା କହିଲା, "କଣ ହେଉଛି ସିଧା ସିଧା କହ ।" ବୁକୀ କହିଲା, "ସବୁଦିନ ପରି କଙ୍ଗଲକୁ ସାଇଥିଲି । ଆଗରୁ ପଛରୁ ଦି ପାଖରୁ ଖାଲି ସାପ, ବାଘ, ଭାଲୁ ମାଡ଼ି ଆସିଲେ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଡାକିଲି, ତାଙ୍କରି ଦୟାରୁ ଜୀବନ ନେଇ ଫେରିଲି । ତୂ ତ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ପୁରା ଭୁଲିଗଲୁ, ସେବା ପୂଚ୍ଚା କରୁନାହୁଁ, ସେମାନେ କାହିଁକି ସାହା ହେବେ।"

ବୂଡ଼ାର ନିଶା ତଥାପି ଛାଡ଼ି ନଥାଏ । ନିଶା ଜୋର୍ରେ କହିଲା, କ'ଣ ହେଲା, ବାଘ ଭାଲୁ ଡରାଉଛନ୍ତି, ସାପ ମାଡ଼ି ଆସୁଛନ୍ତି ? ଏଇ ଦେଖ ମୁଁ ବାହାରିଲି, ଦେ ମୋ ବଇଁଶୀ, କେମିତି ନଚାଇବି ଦେଖିବୁ । ଆରେ ମୁଁ ଲୁକୁ ବୁଢ଼ା ବୋଲି ଚିହ୍ନି ନାହାଁ ଓ । ଏହା କହି ବଇଁଶୀଟା ଧରି ସିଧା ଧପାଳିଲା । ଜଙ୍ଗଇକୁ ନିଶାର ଜୋର୍ରେ ବଡ଼ ଯୋଶ୍ରେ ବୁଢ଼ା ସିନା ବାହାରିଗଲା, ଜଙ୍ଗଲ ଭିତରେ ପାଦ ଦେଉ ଦେଉ ଚଉଦିଗରୁ ବାଘ ଭାଲୁ ସାପ କାହିଁ ଥିଲେ କ୍ଷେପି ଆସୁଥାନ୍ତି । ବୁଢ଼ାର ଏଣେ ପିଳେହି ପାଣି, ଯିବ କୁଆଡ଼େ? ପଡ଼ିଉଠି ଏକଡ଼ ସେକଡ଼ ଆଗପଛ ଯୁଆଡ଼େ ଗଲେ ତ୍ରାହି ନାହିଁ । ଯୋଉ ଗଛ ତଳକୁ ଗଲେ ବି ସେଇୟା । ବିଚରା ବୁଢ଼ା କରେ କ'ଣ? ଇତଞ୍ଚତଃ ଜୀବନ ବିକଳରେ ଦୋଡୁ ଦୋଡୁ ଗୋଟିଏ ଶାଳଗଛ ପାଖରେ ଆଶ୍ରା ନେଲା । ଯୋଗକୁ ସେତେବେଳେ ବସନ୍ତ ରତ୍ରର ସମୟ, ଶାଳ ଗଛରେ ଫୁଲ ଉର୍ଭି ହୋଇଥାଏ । ଗଛତଳେ ବୁଢ଼ା ଠିଆ ହୋଇଥାଏ । ହିଂସ୍ତଳ୍କୁମାନେ ବେଶ ତୋଡ଼ଫୋଡ଼ ହେଲେ; କିନ୍ତୁ କେହି ଗଛର ପାଖ ମାଡ଼ିଲେ ନାହିଁ ।

ସେମାନେ ହିଂସ୍ର ଜନ୍ ନଥିଲେ, ସେମାନେ ଥିଲେ ଦେବଦେବୀ ଗଣ, ବୁଡ଼ାକୁ ଉଚିତ ଶିକ୍ଷା ଦେବାପାଇଁ ବୁଡ଼ାକୁ ଡରାଉଥିଲେ । ସେମାନେ କ୍ରମେ ଅପସରି ଗଲେ । ଲୁକୁ ବୂଡ଼ା ଚିନ୍ତାକଲା ଜନ୍ମଗୁଡ଼ାକ ତ ମୋତେ ଆକ୍ରମଣ କରିବାକୁ ୟରିଆଡ଼ୁ ମାଡ଼ି ଆସୁଥିଲେ । ଯୋଉଠିକି ଗଲି ତ୍ରାହି ନାହିଁ, ହେଲେ ଏ ଗଛ ପାଖକୁ ତ କେହି ପଶିଲେ ନାହିଁ । ଏହି ଗଛର ନିୟୟ କିଛି ଗୁଣ ରହିଛି । ବୁଡ଼ା ଏଥର ବଇଁଶା ବଳାଇଲା । ଶାଳଫୁଲ ତୋଳି ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରି କାନରେ ଖୋସିଲା । ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ କଣାଇଲା "ଏବେ ମୁଁ ନିକର ଭୂଲ ବୁଝି ପାରିଛି । ଏଣିକି ଉକ୍ତିରେ ପୂଜାସେବା କରିବି । ହେ ସିଂବଙ୍ଗା, ହେ ବନ ଦେବୀ ଦେବତା, ଆମକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦିଅ ।" ଦେବଦେବୀମାନେ ତାଙ୍କର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସଫଳ ହୋଇଛି ଜାଣି ସତୋଷରେ ଆଶୀର୍ବାଦ କଲେ ।

ଘରକୁ ଫେରିବା ବାଟରେ ଲୁକୁ ବୁଡ଼। ଭାବୁଥାଏ, ବୁଡ଼ୀ ଠିକ୍ କଥା କହୁଥିଲା । ସିଏ ଯଦି ଦି' ନାତ ମାରି ନଥାନ୍ତା, ମୋର ଏ ଜ୍ଞାନ ଉଦୟ ହୋଇ ନଥାନ୍ତା । ତେବେ ନାତର ବିଶେଷ ମହର୍ବ ରହିଛି । ଘରେ ପହମ୍ପୁ ପହମ୍ପୁ ଗୀତ ବୋଲିଲା –

> "କୁଲସୁଞ୍ଜ୍ କୁଲ୍ସୁଞ୍ଜ୍ ବ ଲିପିର କୁଆମ୍ବରେ କୁଲ୍ସୁଞ୍ଜ୍ ମେଁ, ତେଏଗାଞ୍ଜ୍ ତେଏଗାଞ୍ଜ୍ ବ ଦୟ। ଦାବିରେ ତେଏଗାଞ୍ଜ୍ ମେ ।"

ଅର୍ଥାତ୍ "ମାର୍ ଗୋଇଠା ମୋର ଦୁକୁଦୁକୁ କରୁଥିବା ଛାତିକୁ ଲାତ ମାରିବୁ ତ ମାରିଦେଏ ମୋ ବାହ ପିଠିକୁ । ଛିଟିକି ପଡ଼େ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦ ତଳକୁ ।" ସେହି ଦିନଠୁଁ ବସନ୍ଧ ରତୁରେ ଶାଳଫୁଲ ଫୁଟିଲେ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରି 'ହୋ' ଲୋକେ ଶାଳଫୁଲକୁ ଉକ୍ତି ଓ ଶ୍ରହ୍ଧାରେ ଘରକୁ ନେଇ ଆସନ୍ତି । ପୂଜା କରି ଘର ଷଳରେ ଖୋସନ୍ତି । 'ହୋ' ସମ୍ପ୍ରଦାୟରେ ଗଭୀର ବିଶ୍ୱାସ ସେ ଏପରି କଲେ ଅନିଷକାରୀ ଜୀବଜନ୍ଧ, ଦେବତାମାନେ ଗୃହକୁ ପ୍ରବେଶ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ପ୍ରତି ବସନ୍ଧ ରତୁରେ ଏହିଉଳି ସେବାପୂଜା ବିଧି ପାଳନ କରି ବା' ପରବ ପାଳିତ ହୁଏ । ଏହି ପରବ୍ରେ ଗୀତ ଗାଉଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କ ନଳୀଗୋଡ଼କୁ ସୀଲୋକମାନେ ନାତ ମାରିବାର ପର୍ମଣ ରହି ଆସିଛି ।

ସବା ବଡ଼ ପର୍ବ 'ମାଗେ' ପରବକୁ ମାଘ (ଜାନୁଆରୀ-ଫେବୃଆରୀ) ମାସରେ ପାଳନ କଲା ପରେ ଫଗୁଣ (ଫେବୃଆରୀ - ମାର୍ଚ୍ଚ) ମାସରେ 'ହୋ' ମାନେ ବା' ପରବ (ଫୁଲ ଭାଙ୍ଗୁଣୀ ପର୍ବ) ପାଳିଥାନ୍ତି । ଯେ କିୋଣସି ଗାଁରେ ଏହି ମାସର ଯେ କିୋଣସି ଦିନ ଏ ପର୍ବକୁ ପାଳନ କରାଯାଇପାରେ । କିୋଣସି ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଦିନରେ ସବୁ ଗାଁରେ 'ହୋ' ମାନେ ବା'ପରବ ପାଳନ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ଶାଳଗଛରେ ଫୁଲ ଧରିଲା ପରେ ଗାଁ ଲୋକମାନେ ଏକତ୍ରାତ ହୋଇ ଆଲୋଚନା କରି ବା'ପରବ ପାଳିବା ଦିନ (ବା' ଦିନିଲି) ଧାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । କଥାବାର୍ତ୍ତା ହେବା ଦିନର ସପ୍ତାହକ ମଧ୍ୟରେ ପର୍ବ ପାଳନ ଦିନ ଗ୍ରାମବାସୀମାନେ ସ୍ଥିର କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ପରେ ଗାଁ ଲୋକେ ପୂଜା (ପର୍ବ ପାଇଁ) ଆବଶ୍ୟକ ସାମଗ୍ରୀ; ସଥା: କୁକୁଡ଼ା, ଛେଳି, ହାଣ୍ଡି ଆଦିକୁ ସାପ୍ତାହିକ ହାଟରୁ କିଶି ଯୋଗାଡ଼ କରିଥାନ୍ତି । ପର୍ବ ପାଇଁ ଦିନଧାର୍ଯ୍ୟ ହେଲାବେଳେ ହିଁ କୋଉ ଦିନ ଗୁରିଃଇ ପର୍ବ (ଗୋବରଲିପା ଦିନ), କେଁଉଦିନ ମାରାଂ ମୁସିଂ (ପର୍ବର ବଡ଼ଦିନ - ମୂଳ ପର୍ବ ଦିନ) କେଁଉଦିନ ବାସି ପର୍ବ ହେବା କଥା ସ୍ଥିର ହୋଇଯାଏ । ଗୁରିଃଇ ମୁସିଂ, ମାରାଂ ମୁସିଂ ଓ ବାସି ମୁସିଂକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇ ବ୍ୟବହାର ଉପଯୋଗୀ ହେବା ପାଇଁ ଘରେ ଘରେ ଜିନ୍ ଭିନ୍ ଦିନମାନଙ୍କରେ ହାଣ୍ଡିଆ ବସାଯାଏ ।

ସବୁ ଗାଁ ପାଇଁ ପର୍ବ ପାଳନର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଦିନ ଞିରୀକୃତ ହୋଇ ନଥିବାରୁ ବେଳେ ବେଳେ ଏମିତି ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ କେତେକ ଗାଁରେ ମାଗେ ପରବ ପାଳିତ ହୋଇ ବା' ପରବ ପାଳିତ ହେଲାଣି ତ ଅନ୍ୟ କେତେକ ଗାଁରେ ମାଗେ ପରବକୁ ଲୋକମାନେ ପାଳନ କରୁଛନ୍ତି । ଏହିପରି ପରିସ୍ଥିତିକୁ ବିଷୟ ବସ୍ତୁ କରିଥିବା ବା' ପରବ ଗୀତ –

ନକନ୍ ହାତୁରେକ ମାଗେନ୍ତାନା ବିର୍ଚ୍ଚା ବିର୍ଚ୍ଚିଲୁ ସାକଆଦ ରୁମୁଲ୍ତାନା ନକନ୍ ହାତୁରେକ ବା' ପରବ୍ ତାନା ଦୁଣା ଦୁପ୍ ନୁଲି ବାଳ ସଳାନ୍ତାନା ମାଗେ ପରବ୍ ତାନା ଚିପେ ବା' ପରବ୍ ତାନା କୁପୁଲ୍ ଚେତାନ୍ କୁପୁଲ୍ ଦକ ହୃକ୍ତଃଉଆ କାନା ବାଳିମାତାଲେନା ଚିରେ ଲଆମାତା ଲେନା ତେଶେ ଚେତାନ୍ ଚେଣେ ଦକ ନାଁଣାଗୁନ୍ ତାନା ଓଡ଼ିଆ ଭାବାର୍ଥ-

କୋଉ ଗାଁ କୋକେ ପାଳୁଛଡି ମିଶି ମାଗେ ପରବ ଶୁଭ ଶଙ୍ଖ ବାଜେ, ଉହୁଳି ପଡୁଛି ଶିଙ୍ଗା ଶବଦ କୋଉ ଗାଁ କୋକେ ପାଳୁଛଡି ପୁଣି ବା' ପରବ ଦୀପ ଝୁଣା ଧୂପ ଚହଟି ଉଠୁଛି ଫୁଲ ସୁଗନ୍ଧ ମାଗେ ପରବକି ବା' ପରବ ଗାଁରେ ହେଲା ଘରେ ଘରେ ସେତେ ସବୁ କୁଣିଆଙ୍କ ଭିଡ଼ କମିଲା ପେନ୍କି ପେନ୍କି ପାଚିଲା ବରଫଳ ପାଚେ ପେନ୍କା ପେନ୍କା ଡିମିରି ଫଳ ଆକାଶରୁ ଉଡ଼ି

ବା ଗୁରିଃଇ ମୁସିଞ୍ଜ

ଏହି ଦିନ ଘର କାନୁକୁ ମାଟିରେ ଓ ଘର ଅଗଣା ଆଦିକୁ ଗୋବରରେ 'ହୋ' ରମଣୀମାନେ ଲିପାପୋଛା କରିଥାନ୍ତି । ଲିପାପୋଛା କାମ ସରିଲା ପରେ ହାଣିଆ ଷଲା କରନ୍ତି । ଉପର ଓଳିକୁ ଅଆଃଗଏକ (ପୂର୍ବକ)ଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରିବା ପାଇଁ ନୂଆ ହାଣିରେ ଭାତ ଓ ମାଟି କଡ଼େଇରେ ମସୁର ତାଲି କିୟା ବିରିତାଲି ହଳଦୀ ନ ପକେଇ ରହାଯାଏ । ମସୁର ତାଲିକୁ ମାଛ ସହ ରାହିବା ପରମ୍ପରା ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ପୂର୍ବଚ୍ଚଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରିବା ପାଇଁ ବିଶେଷ ଭାବରେ ବସା ଯାଇଥିବା ହାଣିଆକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରାଯାଏ । ଉପର୍ଯ୍ୟୁକ୍ତ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଥିବା ବା' ପରବ ଗୀତ ଏହିପରି –

"ନେଲାରେ ସାର୍କମ୍ ବାଳା ନେଲାରେ ନାଁଣାଗୁନ୍ ମେଁ ନେଲାରେ ସୁଳା ସାଗେନ୍ ନେଲାରେ ନସରେନ୍ ମେଁ । ନିଁଳାଃ ଦକ ସାରିଲ୍ ତାତା ନେଲାରେ ନାଁଣାଗୁନ୍ ମେଁ ॥ ରାୟଦିକ ଗୁରିଃଇ ତାଡା ନେଲାରେ ନସରେନ୍ ମେଁ ॥ ନେଲାରେ ମାସୂରି ନୁତ୍ର ହାଇକ କିଲୁ ନେଲାରେ ନାଁଶାଗୁନ୍ ମେଁ । ନେଲାରେ ମାଟିଆ ପୁଳୁଃ ବଳମ୍ ଡିୟାଁ ନେଲାରେ ନସରେନ୍ ମେଁ ॥"

ଓଡ଼ିଆ ଭାବାର୍ଥ:-

"ଆସ ଶାଳଫୂଲ ଗଛରୁ ତଳେ ଓହ୍ଲେଇ ଆସ । କଅଁଳିଆ ସବ୍ୱଳିମା ହେ ଆସ ଆମରି ପାଶ ॥ ପଦାକୁ ବାହାରି ଆସ ହେ ଆସ ମଶୁର ତାଲି । ଆସ ମାହ୍ର ତରକାରୀ ହେ ବାଟି ପଡିଛି ଖାଲି ॥

ମାଠିଆରୁ ଢଳା ହୋଇ କି ଅନ୍ଧ ଦୁନାରେ ଥୁଆ । ମାରିକି ଖୁସିରେ ଡିଆଁଟି

ହାତେ ଆସ ହାଣିଆ । ଲିପା ପୋହା କରି ଦୁଆର ଘର ଅଗଣା ବାଡ଼ି । ପାହୋଟି ଆଣିବ୍ର ତୁମକୁ

କେତେ ଆଦର କରି ॥"

ଭାତ ତରକାରୀ ରନ୍ଧା ହେବା ପରେ ଘର ମୁରବୀ ଶିଆଳି ପତ୍ରରେ ରୋଷେଇ (ଆଦିଂ) ଶାଳରେ ପୂର୍ବିଚ୍ଚଳୁ ଅର୍ପଣ କଲାବେଳେ ଏପରି (ଗଆରି) ମହ ଭଚ୍ଚାରଣ କରିଥାନ୍ତି –

"ଅଚ ଆପେ ହାମ୍କ ବୁଳୀକ ଏଙ୍ଗାକ ଆପୁକ କାକାକ ଗୁଙ୍ଗୁକ ତିସିଞ୍ଜ୍ ବା' ପରବ ଗୁରିଃଇରେ ନେଃଦେ ସିଦାକ ସେବା ଉଳ୍ଭଃ ସାଳା ଉଳ୍ଭଃ ଲେକାଗେଞ୍ଜ ଏମ୍ପୁରା ଚେଡ୍ ପୁରାପେତାନା, ହନ୍ଗାଣା, ଚୁଆପୁତା କମ୍ତାନ୍ ନୁଉତାନ୍ରେ ମେରାଲେ ଲାଇଃ ହାସୁଃଅ, ମେରାଲେ ବଃଅ୍ ହାସୁଃଅ, ମେରାକୁଲା ମେରା ବିଞ୍ଜ ମେରା ମାର୍ମାରା । "

ଓଡ଼ିଆ ଭାବାର୍ଥି -

"ଆହେ । ବୂଢ଼ାବୁଢ଼ୀମାନେ, ମାତାପିତ। ମାନେ, କାକା ଦାଦାମାନେ (ସମୟ ବଡବଡୂଆ) ଆଜି ବା' ଗୁରିଃଇରେ ଆଦିକାଳରୁ ୟଲି ଆସୁଥିବା ପୂଜା ସେବା ଦେଉଛି । ଆମେ ତୂମର ଛୁଆମାନେ, ପିଲାମାନେ ଖାଇବା ପିଇବା ପରେ ସେପରି ଆମର ମୁଣବଥା କିୟା ପେଟବଥା ନହେଉ, ସାପବିଛା ମାନେ ଆମକୁ ଦଂଶନ ସେପରି ନକରନ୍ତୁ ।"

ପୂଜା ଅର୍ପିଶ ପରେ ଘରର ସମସ୍ତେ ମନ ଆନନ୍ଦରେ ଭାତ ତରକାରୀ ଖାଇଥାବି । ଖାଇବା ବେଳେ ଭାତକୁ ମୁଠାକରି ଖାଆନ୍ତି ନାହିଁ ଓ ତରକାରୀକୁ ଭାତରେ ଗୋଳେଇ (ମିଶାଇ) ଖାଇବା ମନା ଅଛି । ତରକାରୀରେ ହଳଦୀ ପକେଇ ରାହିବା ମଧ୍ୟ ମନା । ହଳବୀ ତରକାରୀରେ ପଡ଼ିଲେ ବୁଣାଧାନ ଧାନକେଶା ହେବା ବେଳେ ଭାଙ୍ଗିଯାଏ । ତରକାରୀକୁ ଭାତରେ ଗୋଳେଇ ଖାଇଲେ ବୁଣା ବିହନ ଧାନ ମାଟିରେ ଲାଗି ରହେ ଓ ଅଙ୍କୁରିତ ହୁଏନାହିଁ । ସେଦିନ ଭାତ ତରକାରୀକୁ ଥାଳି ବେଲାରେ ଖିଆ ଯାଏନାହିଁ । ସମସ୍ତେ ଖଲିପତ୍ରରେ ଖାଇଥାନ୍ତି । ଭାତ ତରକାରୀ ଥରେ ମାତ୍ର ଦିଆଯାଏ । ଆଉ ଦୁଇଥର ଦିଆଯାଏ ନାହିଁ । ଟେବ୍ ଟେବ୍ ଶବ୍ଦ କରି ମଧ୍ୟ ଖିଆ ଯାଏନାହିଁ । ଏହାର ବିପରୀତରେ ଧାନବିଲରେ ବେଶୀ ପରିମାଣରେ ବାଳୁଙ୍ଗା ହୁଏ ବୋଇି 'ହୋ' ମାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱାସ । ସେଦିନ ଖାଇଲା ପରେ ଖଲିବନାକୁ ବାହାରେ ପକେଇ ଦିଆଯାଏ ନାହିଁ । ତାକୁ କବାଟ କୋଶରେ କିୟା ଘର ଭିତର ବାରଣାରେ ଥୋଇ ଦିଆଯାଏ । ବାହାରେ ପକେଇଦେଲେ କୁକୁର, କୁକୁଡ଼ା, ଘୁଷୁରି ଆଦି ପଶୁପକ୍ଷୀ ବଳି ଯାଇଥିବା ଖାଦ୍ୟକୁ ୟଟିକରି ଖାଇବା ସମ୍ପବନା ଥାଏ । ଏହିପରି ହେଲେ ୟଷଧାନକୁ କୁକୁଡ଼ା, ଘୁଷୁରିମାନେ ଚରିଯାଆନ୍ତି ବୋଲି 'ହୋ'ମାନଙ୍କର ବିଶ୍ୱାସ । ଅବଶ୍ୟ ପରଦିନ ସକାଳେ ସେଗୁଡ଼ିକୁ ବାହାରେ ଫୋପାଡ଼ି ଦିଆଯାଏ । ରାତି ବେଳକୁ ଭାତ ଖାଇବା, ହାଣିଆ ପିଇବା ପରେ ଯୁବକ (ପୁରୁଷ)ମାନେ ମାଦଳ, ନାଗରା ବଳାଇବା ଆରମ୍ଭ କରନ୍ତି ଓ ବାଳା ଶୁଣି ସୀମାନେ ଆଖଡ଼ାକୁ ଆସନ୍ତି ଓ ନାଚଗୀତ ହୁଏ । ଏତିକି ବେଳେ ଏପରି ଗୀତ ବୋଲା ଯିବାର ଶୁଣାଯାଏ ।

ନାପେ ଦପେ ବାଳା ଗୁରିଃଇ ତାନା ମାଇଁ ନାଲିଖ୍ ଦଲିଖ୍ ଦୁରାଂ ବାସା ତାନା ନାଉଗ ଦୁରାଂ ସାଆବେ ତେନା ମାଇଁ ନାଇରେବେନ୍ କୁଲସୁ ଲିଞାଃ ନାଉରୀ ଦୁରାଂ ତେନେଲା ତେନା ମାଇଁ ନାଲରେବେନ୍ ତେଏଗା ଲିଞାଃ କୁଲ୍ପୁଞ୍ କୁଲ୍ସୁଞ୍ ଦନା ମାଇଁ କୁର୍ବୁ କାଟାରେଗେ କୁଲ୍ସୁଞ୍ ବେନ୍ ତେଏଗାଞ୍ଜ ତେଏଗାଞ୍ଜ ବେନ୍ ଦେଧଗାଞ୍ଜ ତେଏଗାଞ୍ଜ ବେନ୍

ଓଡ଼ିଆ ଭାବାର୍ଥ -

ବା' ପରବରେ ସଚ୍ଚ ଗୋବରରେ
ତୂମ ଘର ସଖୀ ହୋଇଛି ଲିପା ।
ମନ ମଉଚ୍ଚରେ ଗୀତ ଗାଇବାକୁ
ଆମେ ରହିଗଲୁ ଆଚ୍ଚି ରାତିଟା ॥
ଆମ ଗୀତଟିକୁ ଗାଇବା ଆଗରୁ
ସଚ୍ଚନୀ ଆମକୁ ମାରନା ଲାତ ।
ଆସ ପ୍ରିୟ ସଖୀ ଗୀତ ତାଳ ଦେଇ
ଗାଇ ଦେଖ ଥରେ ଆମରି ଗୀତ ॥

ଲାତ ମାରିବାର ସଦି ଅଛି ମାର ନଳି ଗୋଡ଼କୁ । ଗୋଇଠା ମାରିଲେ ମାର ପହେ ଆମ ପିଠି କାନ୍ଧକୁ ॥

ବା' ପରବରେ ଜାଦୂର (ମାଦଳ) ଆଖଡ଼ାରେ ବାଜିଲେ ଯୁବତୀ(ସୀ) ଲୋକମାନେ ଡକା ଡକି ହୋଇ ନାଚଗାନ କରି ଆସି ପହଞ୍ଚତି । ସେମାନେ ଅଣ୍ଟାରେ ହାତ ଧରାଧରି ହୋଇ ନାଚିବା ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଏତିକିବେଳେ ପୁରୁଷମାନେ ଗୀତ ବୋଲିବା ଆରୟ କରନ୍ତି । ନାଚ ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇ ରହିଥିବା ସାଲୋକମାନେ ସେ ଗୀତକୁ ଦୋହରାନ୍ତି । ଏତିକିବେଳେ ସୀ ଲୋକମାନେ ଜାପୁର ବାଦକ କିୟା ଗାୟକମାନଙ୍କୁ ଗୋଡ଼ରେ ଗୋଇଠା ମାରିବା ପରମ୍ପରା 'ହୋ' ସମାଜରେ ପ୍ରଚଳିତ । ଗାନ କରାଯାଇଥିବା ଗୀତକୁ ଆଧାର କରି ବାଦକମାନେ ଜାଦୁର ତାଳ୍ ବୋଇଥାନ୍ତି ଓ ସେହି ତାଳରେ ନାଚ ଦୀର୍ଘ ସମୟ ଧରି ୟଲେ ।

#### ମାରାଂ ପରବ:

ଗୁରିଃଇ ପରବ ପରଦିନକୁ ମାରାଂ ପରବ (ମୁସିଂ) ଦିନ ବୋଇି 'ହୋ' ଲୋକମାନେ କହିଥାଚି । ଏହି ଦିନ ଗୁ ।ମ ପୂ ଜାରୀଙ୍କ ସହଯୋଗୀ (ଜମ୍ସିମ୍)ମାନେ ସକାଳୁ ସକାଳୁ ଇଙ୍ଗଲରୁ ଫୁଲଥିବା ଶାଳ ଗଛ ଶାଖାକୁ ଭାଙ୍ଗିଆଣି ଦେସାଉଲି (ଗ୍ରାମ ପୂଜାଶାଳ – ଜାୟରା)ରେ ପୋତି (ଗାଡ଼ି) ଦେଇ ଆସନ୍ତି । ସେମାନେ ମୁଣ୍ଡ ବାଳରେ ନାଆକା ହାସା (ବନମାଟି) ଇଗାଇ ବଳି ପକାଇବା ପାଇଁ ଯୋଗାଡ଼ ହୋଇଥିବା ବୋଦାକୁ ନେଇଆସନ୍ତି । ସେଦିନ ଦେହୁରୀ (ଦିଉରୀ), ଜମ୍ସିମ୍ କିଞ୍ (ପୂଳକଙ୍କ ଦୁଇଜଣ ସହଯୋଗୀ) ଓ ପୂଜାଶାଳକୁ ଯାଉଥିବା ଗାଁ ଲୋକେ ଉପାସ କରିଥାନ୍ତି । ଭାତ ଖାଇବା ମନା କିନ୍ତୁ ହାଣିଆ

ରସି ପିଇବା ମନା ନଥାଏ । ଦୁଇ ପ୍ରହର ବେଳାକୁ ଢମ୍ସିମ୍ମାନେ ଗ୍ରାମ ପୂଜକଙ୍କ ଘରକୁ ଆସିଲା ପରେ ସମସ୍ତେ ଗାଧୋଇବାକୁ ଯାଆନ୍ତି । ଗାଧୋଇ ସାରି ପୂଜା ଜିନିଷକୁ ଯୋଗାଡ଼ କଲାପରେ ପୂଜାଶାଳକୁ ଯାଆନ୍ତି । ପୂଜା ପାଇଁ ବୋଦାକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ କଲା ପରେ ଦିଉରି ଜାଇରା ଦେବୀ (ଜାୟେର୍ ବୁଳୀ)ଙ୍କୁ ଏହିପରି ଗୁହାରି କରନ୍ତି । "ତିସିଞ୍ଜ ଦ ଆମ୍ କାୟେର୍ ବୂଳୀ ହନ୍ ବା ପରବେଞ୍ଜ ସେବାମ୍ ତାନା - ସାଳାମ୍ ତାନା, ଦିଲି ଆଙ୍ଗାରା ବକାଂ ଆଙ୍ଗାରାଡ୍ ମେୟା, ହନ୍ଏରା ମିସିଏରାକ ବାଲାସାକା ସାଲାଟିକା ହନ୍କ କେୟା -ଉକୁଃ କଆ-ଉକୁଃ, କମ୍ ମେନ୍ତେ, ଆତ-ଚାପାତ ତୂର୍କେରେ ହାର୍ତାଃ – ଅଃଲ୍ ସିଞ୍(ସୁବା ଦାରୁସୁବାରେ ସେବାମ୍ ତାନାଞ୍ଜ ସାଳାମ୍ତାନାଞ୍ଜ, ମେରା ଲାଇଃ ହାସ୍ତ୍ର, ମେରା ବଃହାସ୍ତ୍ର, ମେରା କୁଲା ମେରାବିଞ୍ଜ୍ୟ, ହୟକ ଗାମାକ ମେରାମ୍ କୃଟି ମେରାମ୍ ଲାଙ୍କାଇ । " "ଅର୍ଥାତ୍ର ଆଢି ଢାହିରା ମାତା ବା ପର୍ବରେ ତ୍ରମ ପୃକା ସେବା କରୁଅଛି । ମୁଁ ପୂର୍ବରୁ ତୂମକୁ ନିମନ୍ତଣ କରି ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥିଲି ଯେ ତୁମେ, ତୁମ ଝିଅ, ଭଉଣୀ, ବନ୍ଧୁ କୁଣିଆଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରି ଡାକି ଆଣିବାକୁ ସକାଳବେଳା ସୂର୍ଯ୍ୟ ଉଦୟ ପରେ ଗଛମୂଳରେ ତୁମ ପୂଜା ସେବା କରୁଅଛି । ଆମର ପେଟବଥା, ମୁଣାବଥା ନହେଉ, ବାଘ ସାପ ଆମକୁ ଆକ୍ରମଣ ନକରନ୍ତୁ, ବର୍ଷା ପାଣି ଯେପରି ଡ଼ରେଇ ନଯାଉ ।" ଏହାପରେ ପୂଜାଶାଳରେ ଥୁଆ ଊଉଳକୁ ଛେଳିକୁ ଖାଇବା ପାଇଁ ପ୍ରବରାଯାଏ । ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବା କଥା ବା ପରବରେ ଗ୍ରାମଦେବତାଙ୍କ ପୂଚ୍ଚା ସେବା କରାଯାଏ ନାହିଁ । ଏହାପରେ ସୀମା ଦେବବେବୀଙ୍କୁ ପୂଚ୍ଚାରି ଏପରି ପ୍ରାର୍ଥିନା କରେ, "ଦେୟାଲେ ଆପେ, ଜାୟେର୍ ବୁଳୀ ହନ୍ ତାଃରେ ସିରା ହନ୍ ସିରା ଗାଁ ତାନାପେ, ସିରା ଉତ୍ତି ବକ ତାନାପେ, ତିସିଞ୍ଜଦା ନେଃଦା ବା' ପାଙ୍ଗୁଇ ଦ କା ବରତେ କାଗିୟୁତେ ହାର୍ତାଃ ଅଃଲ୍ ସିଞ୍ଜ୍

ସୁବା ଦାରୁସୁବା ଜାୟେର୍ ବିତାର୍ ଦଞ୍ଜ୍ ସେବାଏ ତାନା ସାଳାଏ ତାନା" । ଅର୍ଥାତ୍ "ତୁମେ ସବୁ ଜାହିରା ମାତାଙ୍କ ସାନବଡ଼ ଭଉଣୀମାନେ (ସୀମା ଦେବୀମାନେ) ଆଜି ମୁଁ ସକାଳୁ ଗ୍ରାମପୂଜା ଶାଳର ଗଛତଳେ ପୂଜା ସେବା କରୁଅଛି ।" ଦେହୁରୀ ପୁଣି ଛେଳିକୁ ପୂଜା ୟଉଳ ଖାଇବାକୁ ପ୍ରସ୍ବାହିତ କରେ ।

ଏହା ପରେ ପୁଣି ପୂର୍ବିଜମାନଙ୍କୁ ଦେହୁରୀ ଏପରି ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ, "ନେଲେକାତେ ଆପେ ହାମ୍ହକ ଦୁମ୍ହକ କାଳିଆଶଃ, ନୃତୁମ୍ ଆଶଃ ତାଇୟପେ କାୟେର୍ବୁଳୀ ହନ୍ଦ, ହାରତାଃ ଅଲ ସିଞ୍ଜ୍ୟୁବା ଦାରୁସୁବାଦ ବଲ୍ ନାମ ସଁ-ନାମ୍କେଡ୍ ମେୟାଲେ, ବା ପରବରେ ମୁନୁ କିୟାରେ ତାତାରେ, କାକାରେ ଆପୁରେ ସେବାକେତ୍ ସାଳାକେତ୍ ଲେକା ସେବାପୁରା ସାଳାପୁରାମେ ତାନା, ମେରା କୁଲା ମେରାବିଞ୍ଜା, ମେରା ବଃ ହାସୁ ମେରା ଲାଇଃ ହାସୁ ଗେବା, ହୟକ ଗାମାକ ମେରାମ୍ କୁଟି ମେରାମ୍ ଲାକାଇ ମେତେ କାଢିଆଣଃ ନୁତୁମ୍ ଆଶଃ ସିପି ଆଶଃ ତାଇପେ ।" ଅର୍ଥାତ୍ "ହେ ପୂର୍ବିକମାନେ, ତୁମେ କାହିରା ମାତାଙ୍କୁ କଣେଇ ଦିଅ ଆଜି ଆମେ କାହିରାକୁ ପ୍ରବେଶ କଲୁ । ପୂର୍ବରୁ ବାପ, ଗୋସବାପାମାନେ ପୂଜା ସେବା କରି ଆସିଥିବା ପରି ପୂଜା ସେବା କରୁଛୁ । ବାଘ, ସାପ ଆକ୍ରମଣରୁ ସେ ଆମକୁ ରକ୍ଷା କରବୁ, ଆମକୁ ମୁଣ ବ୍ୟଥା, ପେଟବ୍ୟଥା ନଦିଅନ୍ତୁ, ବାଆବତାସ (ବର୍ଷାପାଣି) ଯେପରି ଗାଁରୁ ଦୂରେଇ ନଯାଉ ବୋଲି ଜାହିରା ମାତାଙ୍କୁ ନିବେଦନ କର ।" ଏହାପରେ ସିରା ଉଦ୍ବ କେନ୍କ, ଅତେ ଉଦ୍ବ କେନ୍କ, ସିରମ୍ ସର୍ସଟ ରେନ୍କ ଅତେ ସର୍ସଟ ରେନ୍କ, ବିର୍ଗୁନି ହନକ୍, ଅତେ ଗୁନିହନକ ଆଦି ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ପୂଜାରୀ ପ୍ରାର୍ଥନା କରନ୍ତି । ଏହାପରେ ବୋଦାକୁ ବଳି ଦିଆଯାଏ ।

ଏହାପରେ ଗ୍ରାମବାସୀମାନେ ଆଣିଥିବା ବେଇା କୁକୁଡ଼ାଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ ଗ୍ରାମ ପୁରୋହିତ ବଳି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଗୋଟିଏ କଳା ମାଇ କୁକୁଡ଼ାକୁ ବଳିଦେଲା ବେଳେ ଏହିପରି ପ୍ରାର୍ଥନା ପୁରୋହିତ କରିଥାନ୍ତି, "ଅଚ ଆପେ ବିର୍ ମାଗେୟା ହନ୍କ, ବେଳା ବାଗିୟାହନ୍କ, ସିଞ୍ଜ୍ କୁଲା ହନ୍କ କିନ୍ଦାର୍ କୁଲା ହନ୍କ ନେଃଦେ ବା' ପରବ୍ ବା' ପାଙ୍ଗୁଇ ରେଲେ ସେବାପେତାନ୍ ସାଳାପେତାନା, ବୁରୁହରା ସେନ୍ତାନ୍ - ତୁଣାଙ୍ତାନ୍, ସାଙ୍ଗାର୍ତାନ୍ – ନିତିର୍ତାନ୍ରେ, ଦାସି-ଚିତିରା ମାଂରା ହନ୍ ସିୟୁଃ ଉରିଃ ସିୟୁଃକେଳା ଗୁପିତାନ୍ ଗଂଗର ତାନ୍ତର ମେରା କୁଲା, ମେରାବାଲୁ, କୁଲାକ ବାଲୁକଦ ତଲ୍କପେ ବାୟେର୍କପେ, ହାଣ୍ଡେଡ୍-କେସେଡ୍, କୁଲପୁ-କେସେଡ୍ କପେ" । ଅର୍ଥାତ୍ "ଆଛା, ତୁମେ ବଣ ଜଙ୍ଗରର ବାଗିୟାମାନେ, ସିଞ୍ଜୁଲା କିନ୍ଦାର କୁଲାମାନେ, ବା' ପରବରେ ତୁମ ପୂଜା ସେବା କରୁଅନୁ, ବଣ କଙ୍ଗଲ ରାସାରେ ଆମେ ଆତଯାତ କଲାବେଳେ, ଶିକାର କରିବାକୁ ଯାଇଥିବା ବେଳେ, ଆମ ୟକରାଣୀ ୟକରମାନେ କଙ୍ଗଲକୁ ହଳ କରାଯାଉଥିବା ଗୋରୁ ପଣାକୁ ଚରେଇବାକୁ ନେଇଥିଲା ବେଳେ, ବାଘ ରାଲୁ ଆକ୍ରମଣ ନକରନ୍ତୁ, ବାଘ ଭାଲୁକୁ ପଘାରେ ବାନ୍ଧି ରଖିବ, କବାଟ କିଳି ଅଟକେଇ ରଖିବ, ତାଲା ଲଗେଇ ରଖିବା" ଏହାପରେ ମାଗେ ପରବରେ ପଥର ଫୋପାଡ଼ି ମାଗିୟା କୁକୁଡ଼ାକୁ ମାରିବା ପରି କୁକୁଡ଼ାଟିକୁ ପଥର ପୋପାଡ଼ି ମାରନ୍ତି ।

କୁକୁଡ଼ା ଗୁଡ଼ିକୁ ବଳି ପକେଇବା ପରେ ହାଣିଆ ରସିକୁ ମାଟି ହାଣିରୁ ତଳକୁ ପକେଇ ଏପରି ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାଏ – "ଅଚ ଆପେ ନେଲେକାତେ ସିର୍ମା ଉଦୁବ୍ କେନ୍କ, ବିର୍ ଉଦୁବ୍ କେନ୍କ, ସିର୍ମା ସର୍ସଟରେନ୍କ, ଅତେ ସରସଟ୍ରେନ୍କ, ବିର୍ଗୁନି ହନ୍କ, ଅତେ ଗୁନି ହନ୍କ, ତିସିଞ୍ଜ୍ଦ ବା' ପାଙ୍ଗୁଇ ବା ପରବଦ ସେବାପୁରା ସାଳା-ପୁରା ପେତାନାଞ୍ଜ୍ୟ,

ହିସି ରାଣ୍ଡି ଦଁସି ପର୍କା ହନ୍କ ବୁଗିୟା କାନ୍ - ନାପାୟ କାନଃକା, ହୟକ ଗାମାକ କିରିଞ୍ଜ-ଉକୁଃ, କେଜା ଉକୁଃ ଇପେ ।" ଅର୍ଥାତ୍ "ଆହ୍ନା, ତୁମେ ଆକାଶ ବଣ ଆଦି ଦେଖେଇଥିବା ଦେବତାମାନେ, ଆକାଶରେ ପୃଥିବୀରେ ରହିଥିବା ଦେବଗଣ, ବଣ ଓ ପୃଥିବୀ ଗୁନିମାନେ, ଆଜି ବା ପରବ ପୂଜା ପାର୍ବଣରେ ପୂଜା ସେବା କରୁଅନ୍ତି, କୋଡ଼ିଏ ରାଣ୍ଡାମାନଙ୍କୁ, ତିରିଶ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କୁ କୁଣଳ-ମଙ୍ଗଳରେ ରଖିଥାଅ, ବର୍ଷା ବତାସକୁ ଡାକି ଆଣିବ କିଣି ଆଣିବ।" ଏହିପରି ପ୍ରାର୍ଥନା ପରେ ହାଣିଆ ରସିକୁ ପୂଜା ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ଜାଗାର ଉଭୟ ପଟେ ତାଳିଥାଏ।

ଏହିପରି ପୂଜାସେବା ଗ୍ରାମ ଜାହିରାରେ କଲାପରେ ଭୋଜିଭାତ କରି ଖାଆନ୍ତି ଓ ହାଣିଆ ପିଇଥାନ୍ତି । ଏହି ପୂଜା ସେବା ପରେ ପରେ ଦେହୁରୀ ଉପସ୍ଥିତ ଗ୍ରାମବାସୀଙ୍କୁ ଗୋଟାଏ ଲେଖାଁ ଶାଳଫୁଲ ଶାଖା ଦିଏ । ଗାଁ ଲୋକେ ଏହି ଶାଖାକୁ ଘରକୁ ନେଇ ଘରର ୟଳରେ ଖୋସି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଶାଳଫୁଲକୁ ନେଇ ଘରେ ରଖିଥାନ୍ତି । ଘରେ ଘରେ ସେଦିନ ଭାତ ତରକାରୀ ରାହି ଘର ମୁଖିଆ ରୋଷେଇ ଘରେ ପୂର୍ବଜମାନଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରେ । ପୂଜା ହାଣିଆ ମଧ୍ୟ ଅର୍ପଣ କରିଥାଏ । ଖିଆପିଆ ପରେ ନାଚଗୀତର ଆସର ଜମେ । ବା' ପରବରେ ଜାଦୁର ବଜାଯାଏ । ଏହା ଏକ ପ୍ରକାରର ମାଦଳ । ବା' ପରବରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ଜାଦୁରତାଳ ରହିଛି । ସେଗୁଡ଼ିକ ହେଲା –

- (୧) ଦିନ୍ଗେ ତାତାଙ୍କ୍ ଉଟାକେନ୍ତେମ୍ କୁୟୁଲ୍ କୁୟୁଲ୍ - ଷଙ୍କ୍ ଷଙ୍କ୍
- (୨) ଲାଇଃ ତେଦ ଚ୍ଚମେମ୍ ଚେଞ୍ଜାଙ୍ଗ ଚୁକା ତାଇମେ ୟଙ୍ଗୟଙ୍ଗ
- (୩) ସାର୍ଲି ଜାନୁମ୍ ଚେତାନ୍ରେ ଦନ୍ତାମ୍ ତିଙ୍କୁ ରାକାନ୍ଦା କାନ୍ ୟଙ୍ଗ ୟଙ୍ଗ

Banaja-2007:

- (୪) ବୁନୁମ୍ ଚେଡାନ୍ରେ ଦନ୍ତାମ୍ ପୁଲି ପେଷେଯାକାନ୍ ଦନ୍ତାମ୍ ପୁଲ ପେଷେଯାକାନ୍
- (୫) ଜାଗ୍ଦା ବିତାର୍ ଚିମିନ୍ ଡିପ୍ପା ଚିମିନ୍ ଡିପ୍ପା ଷଙ୍ଗ ଷଙ୍ଗ୍ ଆଣିତେ ସେନେମ୍ ବ୍ୟୁକ ନେଲେମ୍ ଚିମିନ୍ ଡିପ୍ପା ଚିମିନ୍ ଡିପ୍ପା ଷଙ୍ଗଷଙ୍ଗ୍ ଜାଗ୍ଦା ବିତାର୍ ଚିମିନ୍ ଡିପ୍ପା ଚିମିନ୍ ଡିପ୍ପା ଷଙ୍ଗ୍ୟଙ୍ଗ୍

ବିଭିନ୍ନ ଜାଦୁର୍ ତାଳର ନାମକରଣ ଏମିତି କରାଯାଇଛି; ଯଥା (୧) ଗେନାତାଳ୍, (୨) ଗାତୁଆ ତାଳ୍, (୩) ଊଙ୍ଗୁଳିଆ ତାଳ୍, (୪) ଜପେ ତାଳ୍ ଓ (୫) ଦାଉଁଳିଆ ତାଳ୍ ।

- (୧) ଗେନା ତାଳ୍ର ଗୀତ:-ଲାଇଃ ପେରେଏ ଜମାକାରେ ରାସିକା ମାୟାଙ୍ଗ୍ ପେରେଏ ପାଟୁ ତାରେ ଚେହରା ବାବା 'ବା' ରେୟ ରାସିକା କସମ୍ ବା' ରେହ ଚେହରା
- ((୨) ଗାଡୁଆ ତାଳ୍ର ଗୀତ:-କୁ ଜୀବନ୍ ଏଲା ଜୀବନ୍ ମେତାଇ ଲେକା ହିଳୁଃ ତାନାଏ ସେନଃ ତାନାଏ ହୟଜଳା ବନ୍ଦ୍ ଜାନ୍ରେ — ନେ ଜୀବନ୍ ସେନଃଆ ।
- (୩) ଋଙ୍ଗୁଳିଆ ତାଳ୍ର ଗୀତ ନକ କରେ ଗାକ କାଳାଇ ତାନା କଥା ବା ନାଗରା ଦ ରୁମୁଲ୍ କେନା ଚିମାଏ କରେଗାକ କାଳାନ୍ଦି ତାନା ନିଷଃ ବା ରଳସିଙ୍ଗେ କୁଳୁଯୁର କେନା

- (୪) 'କପେ ତାଳ'ର ଗୀତ:
  ହାୟ ଶିଶିବାଳା ହାୟ ଶିଶି ବାଳା
  ହୟ କଚିମ୍ ନେଲାନ୍ତେ
  ହାୟ ଶିଶିବାଳାମ୍ ନେକେଲେନ୍ ତାନା
  ହାୟ ନାରିବାଳା ହାୟ ନାରି ବାଳା ଗାମାକଚିମ୍ ନେଲାନ୍ତେ ହାୟ ନାରିବାଳା ତାୟୁରେନ୍ ତାନା
- (୫) ଦାଉଁଳିଆ ତାଳ୍ର ଗୀତ: ନିଞ୍ଜାରେ କୁଳି ଚିଗ ନାମାରେ ଗାଡି ଗେଲ୍ବାର୍ ମୁଟଟୁ ତେକ ରାପାଃ ତାଃଇୟା ନିଞ୍ଜାରେ ଛୁଳି ଚିଗ ନାମାରେ ଗାଡି କଲମ୍ ଲେକାନ୍ ସେରେଞ୍ଜ୍ ତେକ ତେନ୍ ତପ୍ପା ତାଃଇୟା ।

ବା' ବାସି:

ବା' ପରବର ବାସି ଦିନ ଆୟଫଳ, ମହୁଲ ଓ ଉଟାର ଫୁଲକୁ ପୂଜା ସାମଗ୍ରୀ ରୂପେ ହୋ ମାନେ ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ଫୁଲ ଫଳର ପୂଜା ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଏହି ତିନିଟିକୁ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ରୂପେ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ଅର୍ପିଣ କରାଯାଏ । ଘରର ମୁଖିଆ ଗାଧୋଇ ପାଧୋଇ ଆସି ରୋଷେଇ ଘରର ପୂଜା (ଆଦିଂ) ଶାଳରେ ପୂର୍ବିଚ୍ଚ (ହାମ୍ ହକ ଦୁମ୍ ହକ)କୁ ଅର୍ପଣ କଲାବେଳେ ଏହିପରି ମନ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ କରନ୍ତି -"ଅଚ ଆପେ ହାମ ହକ ଦୁମ୍ହକ ତିସିଞ୍ଜଦ୍ ଦ ବା' ବାସିରେ କାଟାବ୍ ଲେନ୍ ତୁରୁବ୍ ଲେନ୍ ତେୟାଃଦ ମାଡକମ୍ ବା ଉଟାର୍ବା, ଉଲିଦଞ୍ଜ ଏମାପେତାନ୍ ଚେଳାପେତାନ୍, ସେବାପେତାନ୍ - ସାଳାପେତାନା, ବିଞ୍ଜିକ ମାର୍ମାର୍କ, ଅଆଃତେ ଆଦିଞ୍ତେ ମେରାପେ ଆଦେର୍କ, ମେରାପେ ଦିସିଃୟଃ, ମେରାପେ ହିଲାଅ, ବ୍ରଗିୟାକାନ୍ ନାପାୟାକାନଃ କାଲେ ।" ଅର୍ଥାତ୍ "ଆହେ ପୂର୍ବଚ୍ଚମାନେ । ଆଚ୍ଚି ବା' ପର୍ବର ବାସିଦିନ ଆମେ

ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନଖାଇଥିବା ମହୁଲଫୁଇ, ଉଟାର ଫୁଲ ଓ ଆନ୍ଦଫଳକୁ ତୁମକୁ ଅର୍ପଣ କରୁଛୁ, ତୁମର ପୂଜାସେବା କରୁଛୁ, ସାପ- ବିଛାକୁ ଘର ଭିତରକୁ, ରୋଷେଇ ଶାଳକୁ ଭର୍ତ୍ତି କରିବ ନାହିଁ, ତୁମେ ଅଶ୍ଚୋଚବୋଧ କରିବ ନାହିଁ, ଘୃଣା କରିବ ନାହିଁ, ଆମେ କୁଶଳ ମଙ୍ଗଳରେ ରହୁ।" ଏହି ପ୍ରକାରେ ବା' ବାସି ପରବକୁ 'ହୋ' ମାନେ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ବା' ପର୍ବ ପାଳନ ପୂର୍ବରୁ ମହୁଲ ଫୁଲ, ଆୟ ଓ ଉଟାର ଫଳଫୁଲକୁ 'ହୋ' ଲୋକମାନେ ଖାଆନ୍ତି ନାହିଁ ।

ଉପରୋକ୍ତ ଦ୍ରବ୍ୟକ୍ ଘର ଭିତରକ୍ ଭରି କରିବା ନିଷେଧ ଅଛି । ଉପରୋକ୍ତ ଫୁଲଫଳକ୍ ଖାଇକରି ରୋଷେଇ ଶାଳକୁ ପଶିବା ମନା । ଏହାର ବ୍ୟତିକ୍ରମ ହେଲେ ସାପ ବିଛାମାନେ ଘରେ ପ୍ରବେଶ କରବି ଓ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଦଂଶନ କରବି । ପୂର୍ବକମାନେ ଅସବୃଷ ହୋଇ କ୍ରୋଧ କରବି । ଫଳରେ ଲୋକମାନଙ୍କର ମୁଣ୍ଡବ୍ୟଥା, ପେଟବ୍ୟଥା ହୁଏ । ବଣକଙ୍ଗଲକ୍ ଗଲେ ହିଂସ୍ତଳବୃଙ୍କ ଆକ୍ରମଣରୁ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ପୂର୍ବକମାନେ ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରବି ନାହିଁ । ଫୁଲ ଭାଙ୍ଗୁଣୀ ପର୍ବ ପୂର୍ବରୁ 'ହୋ' ଲୋକମାନେ ଶାଳ ଫୁଲକ୍ ମୁଣରେ ବା କାନରେ ଖୋସବି ନାହିଁ । ଶାଳ ଫୁଲକ୍ ଘର ଭିତରକ୍ ଆଣବି ନାହିଁ ।

ଫୁଲ ଭାଙ୍କୁଣୀ ପର୍ବ ପୂର୍ବରୁ ବିରି ଓ ମସ୍ତର ତାଲି ଖାଇବା ମନା । ବା' ପର୍ବ ପାଳିବା ପୂର୍ବରୁ ବିରିକୁ ଭାଙ୍ଗି ତାଲି କରାଯାଏ ନାହିଁ । ପୂର୍ବ କାଳରେ ଏ ତାଲିକୁ ଖାଇକରି ଘରକୁ ପଶିଲେ ଲୋକଙ୍କୁ ବାଘ ବୋହି ନେଉଥିଲା ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ । ପୂର୍ବକାଳରେ ଶାଳଫୁଲ ଫୁଟିଲା ପରେ ପରେ ତାହା ଝଡ଼ିବା ପୂର୍ବରୁ ବା' ପରବ 'ହୋ' ମାନେ ପାଳନ କରୁଥିଲେ । ଫୁଲ ଝଡ଼ି ପାଣିରେ ପଡ଼ିଲେ ଓ ସେ ପାଣିକୁ ବ୍ୟବହାର

କଲେ ବାଘ ମନୁଷ୍ୟକୂ ଭିଡ଼ି ନେଇ ଖାଇ ଯାଉଥିଲା । ବା ପରବ ପାଳିଥିବା ଗାଁ ଲୋକଙ୍କ ନୂଆ ହାଣିରେ ପୁୟୁତ ଭାତକୁ, ପର୍ବ ପାଳି ନଥିବା ଗାଁ ଲୋକମାନେ ଖାଇବା ମନା । ଏହାକୁ ଅମାନ୍ୟ କଲେ ଭାତ ଖାଇଥିବା ଲୋକଙ୍କ ରୋଷେଇ ଶାଳକୁ ସାପ ବିଛା ପଶିଥାନ୍ତି ଓ ସେ ଗାଁର ଗ୍ରାମ ଦେବତା କ୍ରୋଧ କରନ୍ତି । ବିନା କାରଣରେ ଲୋକଙ୍କ ଅକସ୍ନାତ ମୃତ୍ୟୁ ହୁଏ । ଅବଶ୍ୟ ବା' ପରବ ପାଳିଥିବା ଗାଁ ଲୋକଙ୍କ ପୁରୁଣା ହାଣିରେ ରହା ଭାତ ଖାଇବାରେ କୈ।ଣସି ଅସୁବିଧା ନାହିଁ । ଠିକ ସେହିପରି ପୂଳା ପାଇଁ ପୁୟୁତ ହାଣିଆକୁ ପିଇବା ମଧ୍ୟ ମନା ।

#### ଅନ୍ୟାନ୍ୟ:

ବା'ପରବ ପରେ ପରେ 'ହୋ' ଲୋକମାନଙ୍କ ବିବାହ ଉତୁ ଆରୟ ହୋଇଯାଏ । 'ହୋ' ଲୋକମାନେ ପ୍ରାପ୍ତ ବୟସ୍କ ଝିଅପୁଅଙ୍କ ବିବାହ ଆୟୋଜନ କରନ୍ତି । ବିବାହ ଉସ୍ବ ଯୋଗୁଁ 'ହୋ' ଗାଁରେ ମାଦଳ ନାଗରାର ଶବଦରେ ଗଗନ ପବନ ପ୍ରକମ୍ପିତ ହୁଏ । ନାଚ ଆଖଡ଼ାରେ ନାଚ ଗୀତର ଆସର ଜମେ । ଏହି ଭାବକୁ ଦର୍ଶାଉଥିବା ବା' ପରବ ଗୀତ:

> "ନାଁଣାଦିନ୍ ତାନା ଚିପେ କାଣାନ୍ଦିନ୍ ତାନା ଦାମା ଦୁମାଂ ଦକା ରୁସୁଲ୍ତାନା ନାଁଣା ଦିନ୍ ତାନା ଚିପେ କାଣାନ୍ଦିନ୍ତାନା ସୁସୁନ୍ ଆକ୍ଲା ତାପେ ଦକଲ୍ ତାନା ।"

### ଓଡ଼ିଆ ଭାବାର୍ଥି :-

"ତୁମ ଘରେ ବାହା ଉଚ୍ଛବ ହେଉଛି ପରା, ଉନ୍ଧୁଳି ପଡ଼ୁଛି ବାଳି ମାଦଳ ନାଗରା ॥ ତୁମ ଘରେ ବାହା ଉଚ୍ଛବ ହେଉଛି ବୋଲି । ଗୀତରେ ନାଚରେ ଆଖଡ଼ା ପଡ଼େ ଉନ୍ଧୁଳି ॥"

ପୁରାକାଳରେ ବା ପରବ ପରେ ପରେ 'ହୋ' ଲୋକମାନେ ବଣଚ୍ଚଙ୍ଗଲକୁ ପଶୁପକ୍ଷୀ ଶିକାର କରିବା ପାଇଁ ଦଳଦଳ ହୋଇ ବାହାରି ଯାଉଥିଲେ । ସେମାନେ ଶିକାର ପ୍ରିୟ ଗୋଷୀ । ବା' ପରବ ବେଳକୁ ୟଷ କାମ ସରିଥାଏ । ନୂଆ ୟଷ କାମ ଆସିବାରେ ବିଳୟ ଥାଏ । ଏହା ବିଶ୍ରାମ କରିବା ବେଳ । ଏଣୁ ହୋ ଲୋକଙ୍କ ପାଖରେ ଶିକାର ପାଇଁ ସମୟ ଥାଏ । ବୋଧହୁଏ 'ହୋ' ଲୋକମାନଙ୍କୁ ବା ପରବ ଶିକାର କରିବା ସମୟ ଆସି ପହଞ୍ଚଲା ବୋଲି ସୂୟଇ ଦିଏ । ତେଣୁ ବାହା ପରବ ଅବସରରେ ଶିକାରକୁ ବିଷୟବସ୍ତୁ କରିଥିବା ଗୀତ ଲୋକ ମୁଖରୁ ଅନାୟାସରେ ଝରିପଡ଼େ ।

#### ମୂଳରୂପ :-

"ମାରା" ବୂରୁରେୟାଃ ସାରଜମ୍ ବାଳା ଦିଉରି ରାୟ ରେଗେ ନାଁଣାଗୁନ୍ ଲେନା ହୁଳିଞ୍ଜ୍ ବୁରୁରେୟାଃ ତିଲାଇ ବାଳା କମ୍ ସିମ୍କ ରାୟ ରେଗେ ନସର୍ ଲେନା ମାରା" ବୁରୁଦକ ସାଙ୍ଗାର ତାଡ଼ା ହୁଳିଞ୍ଜ୍ ବୁରୁଦକ କେସେଡ୍ ତାଡା ନାଟ୍କାର୍ କମ୍ମେରେ ବିର୍ନା ବିର୍କ୍ତିଲୁ ବାଲେ ବାୟାର୍ ମେୟାଁ ଯାକ ସାର୍ ମାଲଲ୍ ମେୟାଁ ।"

### ଓଡ଼ିଆ ଭାବାର୍ଥି :-

"ଦେହୁରୀଙ୍କ ଘର ବଡ଼ ଅଗଣା, ବଡ଼ ଜଙ୍ଗଲରୁ ଶାଳ ଫୁଲ ସବୁ ଉଡ଼ି ଉଡ଼ି ଆସି ହୋଇଲା କମା ॥ ଳମ୍ସିମ୍ଙ୍କର ଅଗଣା ଛୋଟ, ଛୋଟ କଙ୍ଗଲର ତିଲେଇ ଫୁଲ ଉଡ଼ିଉଡ଼ି ଆସି ଅଗଣା ଭିତରେ କମିଛି ହାଟ ॥ ବଡ଼ କଙ୍ଗଲରେ ଶିକାର କରନ୍ତି ଦଳେ ଶିକାରୀ, ଆଉ ଦଳେ କଗି ବସିଛନ୍ତି ଛୋଟ କଙ୍ଗଲକୁ ଘେରି ଶୁଣରେ ମିରିଗ । ତୁମକୁ ଧରିବେ ବସେଇ ପାଶ, ଧନୁଗୁଣ ଦେଇ ତୀରକୁ ଚଳେଇ କରିବେ ତୁମର ବଅଁଶ ନାଶ ॥"

#### ମୂଳରୂପ :-

"ନିରେ ନିରେ ମେୟାଁ ହର ଇିପା ଲାଳେ ସେନେ ସେନେ ମେୟାଁ କୁଲାୟ ଚୁଳୁଚୁଳୁ ଡାଙ୍ଗ୍ ଡାଙ୍ଗ୍ ବୁରୁଦକ ସାଙ୍ଗାର୍ ତାଡ଼ା ରାଜାକ ବନ୍ଦେଲା ଦକ ହେଲ ବଳା ତାଡ୍ ।"

## ଓଡ଼ିଆ ଭାବାର୍ଥି :-

"ଦୋହଲି ଦୋହଲି କଇଁଚହେ ଦଉଡ଼ି ଯାଆ ଖପ୍ ଖପ୍ ଡେଇଁ ଲାଞ୍ଜ ଟେକି ଊଲ ଆହେ ଠେକୁଆ ଦେଖ ସେ ପାଖରେ ଟାଙ୍ଗରା ପାହାଡ଼େ ଊଲିଛି କେମିତି ଘୋର ଶିକାର, ଚକଟି ମନ୍କି ସେ କାଦୁଅ କରଚି ରାଜାଙ୍କ ପୋଖରୀ କି ନାରକାର ॥"

(ମାହ କଙ୍କଡ଼ା ଆଦିକୁ ଧରିବା କାମକୁ ମଧ୍ୟ 'ହୋ' ଲୋକମାନେ ଶିକାର କାମର ମାନ୍ୟତା ଦିଅନ୍ତି ।)

> ବ୍ୟାଙ୍କ୍ ଅଫ୍ ଇଣ୍ଡିଆ ବରିଷ ଶାଖା ପରିଞ୍ଜଳକ,ଝୁମୁୀରା ଶାଖା, କେନ୍ଦୁଝର

# ସାନ୍ତାଳ ପର୍ବପର୍ବାଣି

ଦମୟନ୍ତୀ ବେଶ୍ରା

ମନୁଷ୍ୟର ଜୀବନ ଜାଗଡିକ କର୍ମ ଜଞ୍ଜାଳରେ ପରିପୂର୍ଣ ଥାଏ । ସେହି କର୍ମ ଇଞ୍ଜାଳରୁ ସାମୟିକ ମୁକ୍ତି ପାଇବା ପାଇଁ କାହିଁ କେଉଁ ସ୍ନରଣାତୀତ କାଳରୁ ପର୍ବପର୍ବାଣିର କଳନା କରି ଆସିଛି । ପର୍ବପର୍ବାଣିର ସଂପର୍କ ଧର୍ମ ସହି ଅତି ନିବିଡ଼ । ମୁଖ୍ୟ ଭାବରେ ଆଧାତ୍ମିକ ଭାବଧାରା ସହିତ ଜଡ଼ିତ ଥିବାରୁ ଏହା ଶରୀର ଏବଂ ମନକୁ ଆମୋଦିତ କରେ । ମନୁଷ୍ୟର କାବନ ଧାରାରେ ଏକ ମୁଖୀନତା ପ୍ରବାହ ଫଳରେ ଅଧିକାଂଶ ସମୟରେ କୀବନ ପ୍ରତି ତା'ର ବିତୃଷା ଭାବ ଦେଖାଦିଏ । ସେ ସବୁକୁ ନୀଳକଣ୍ଡ ଭଳି ପାନ କରିବା ପାଇଁ ଅବସର ଲୋଡ଼େ । କାରଣ ପର୍ବପର୍ବାଣିର ଅବସର ଗୁଡ଼ିକରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଏକ ପରମ୍ପରା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଗତି କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଏହିଦିନମାନଙ୍କରେ ବ୍ୟକ୍ତି ତଥା ପରିବାର ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନର ଶଗଡ଼ ଗଳାରୁ ବାହାରି ସମୂହ ଜୀବନବୋଧ ସହ ଜଡ଼ିତ ହୁଏ । ପର୍ବପର୍ବାଣି ଆଳସ୍ୟମୟ ଜୀବନରେ କର୍ମ ଚଞ୍ଚଳତା ଓ ଆନନ୍ଦ ଭରିଦିଏ । ଆନନ୍ଦର ସେହି ଅବିସ୍ନରଣୀୟ ମୁହୂର୍ରରେ ବନ୍ଦ, କପଟ, ଈର୍ଷା, ଦେଷ, ମାନ ଅଭିମାନକୁ ପହରେ ପକାଇ ମଣିଷ ଏକ ଅନିର୍ବଚନୀୟ ରାଜ୍ୟରେ ପଦାର୍ପଣ କରେ । ଫଳରେ ସାମାଳିକ ଳୀବନରେ ସୁସ୍ତ ବାତାବରଣ ପ୍ରବାହିତ ହେବା ସହିତ ମାନସିକ ଭାରସାମ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଅକ୍ଷୁର୍ଶ ରହେ । ମଣିଷ ନୃତନ କର୍ମ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ପାଏ ।

ସାତାଳମାନଙ୍କ ପାଇଁ ପର୍ବପର୍ବାଣି ନିଷ୍ତରଙ୍ଗ, ଉତ୍ତେଳନା ହୀନ ଜୀବନରେ ମୁକ୍ତିର ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ବହନ କରି ଆଣିଥାଏ । ଅଭାବ, ଅନଟନ, ଦୈନ୍ୟ, ନିର୍ଯ୍ୟାତନା ଜନିତ ଶୁଖିଲା ମୁହଁରେ ଏଇ ପର୍ବ ଅନେକ ଆଶା, ଆଶ୍ୱାସନୀ, ସୁଖ ଆଉ ସୟେଦନାର ହସ ଫୁଟାଇଥାଏ । ଅସହାୟର ତୀବ୍ର ଯବ୍ତଶାରେ ଘାଷ୍ଟି ହେଉଥିବା ଆଦିବାସୀ ଜୀବନରେ ପର୍ବ ହେଉଛି ଏକ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଜୀବନିକୀ, ଯିଏ କି ବଞ୍ଚବାର ନୂତନ ଆଶା ଆଉ ଆକାହା ସୃଷ୍ଟି କରି ଜୀବନକୁ ପୂର୍ଷତା ପଥରେ ଆଗେଇ ନିଏ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆଦିବାସୀ ହେଉଛି କୃଷିଚ୍ଚୀବି, ତତ୍ ସହିତ ଧର୍ମିଭୀରୁ ମଧ୍ୟ । ତେଣୁ ପର୍ବପର୍ବାଣି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଧର୍ମ ଓ କୃଷି ଏହି ଦୁଇଟି ଧାରା ମୁଖ୍ୟ ଭାବରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ସାନ୍ତାଳ ମାନଙ୍କର ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ମାରାଂବୁରୁ ହେଉଛନ୍ତି ଜୀବନଦାତା, ବର୍ଷାଦାତା ଓ ଶସ୍ୟଦାତା । ମାରାଂବୁରୁ ଅସବୃଷ୍ଟ ହେଲେ ମଣିଷ ସହିତ ଗୁହପାଳିତ ପଶୁ ତଥା ଗ୍ରାମର ମଧ୍ୟ କ୍ଷତି ଘଟେ । ତେଣୁ ଦେବତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବପର୍ବାଣି ପାଳିତ ହୁଏ । ଅଧିକାଂଶ ପର୍ବପର୍ବାଣି ତାଙ୍କର କୃଷି ସହିତ ସଂପର୍କିତ । ଭଲ ଫସଲ ହେବାଠାରୁ ଆରୟ କରି ଫସଲକୁ ସାଉଁଟି ୍ରଖ୍ବା ଯାଏ ବିଭିନ୍ନ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ତାଙ୍କର ଦେବଦେବୀମାନଙ୍କୁ ସାମୁହିକ ଭାବରେ ପୂଜାର୍ପଣ କରାଯାଏ । ଏହି ଅବସରରେ ସେମାନେ ସ୍ୱତନ୍ତ ହାଣିଆ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରନ୍ତି । ପର୍ବ ନିମିତ୍ତ ବଳ ପଡ଼େ । 'ଶଳେ' (ଖେଚୁଡ଼ି), ପିଠା, ଲେଟ (ମାଂସ ଘାଷ) ଆଦି ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ପୂର୍ବପୁରୁଷଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ପଣ କରିବା ସହିତ ଖାଇପିଇ ନାଚି ଗାଇ ଆମୋଦ ପ୍ରମୋଦରେ ଅତିବାହିତ କରିଥାଆନ୍ତି । ସାନ୍ତାଳମାନେ ପାଳନ କରୁଥିବା କୃଷିପର୍ବମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ 'ମାଗ୍ ସିମ୍', 'ସାକ୍ରାତ', 'ବାହା', 'ଏରଃସିମ୍', 'ହାରୟାଳ୍ ସିମ୍', 'କାରାମ୍', 'ବାସାୟଁ', ଓ 'ସହରାୟ' ହେଉଛି ପ୍ରଧାନ ପର୍ବ ।

ମାଗ୍ସିମ୍ - ସାନ୍ତାଳ ନୂତନ ବର୍ଷର ଆରୟ ହୁଏ ମାଘ ମାସରୁ । ପୋଷ ମାସରେ ତାଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ କୃଷି ଧାନକଟା ସରିଲା ପରେ ବର୍ଷର ପରିସମାପ୍ତି ଘଟେ ଏବଂ ମାଘ ମାସରୁ କୃଷି ପର୍ବ ଆରୟ ହୁଏ ପ୍ରଥମ କୃଷି ପର୍ବ 'ମାଗ୍ସିମ୍' ସହିତ । ଏହି ଦିନରେ ଗ୍ରାମର ମୁଖିଆ 'ମାଝି'ଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ଗାଁ ମୁଣ୍ତରେ ଥିବା ଗୋଠରେ ଏକ ଉତ୍ସବର ଆୟୋଜନ କରାଯାଏ । ଏହା ସାନ୍ତାଳ ବର୍ଷର ପ୍ରଥମ ପର୍ବ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ଏହି ଅବସରରେ ପୁରୁଣା ବର୍ଷକୁ ବିଦାୟ ଦିଆଯାଏ ଏବଂ ନୃତନ ବର୍ଷ ପାଇଁ ଗ୍ରାମପଞ୍ଚ (ଆତ୍ରମଣେ ହଳ)ର ନିର୍ବାଚନ ହୁଏ । ଗ୍ରାମର ମୁଖ୍ୟ ଦେବଦେବୀ 'ଢାହେର ଆୟ', 'ମଣେକ', ମାରାଂବୁରୁକର ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା ପରେ ଗ୍ରାମମୁଖ୍ୟ, ଉପମୁଖ୍ୟ, ପୁରୋହିତ, ଉପ ପୁରୋହିତ, ସମ୍ମାନନୀୟ ବ୍ୟକ୍ତି (ମାଝି, ଯୋଗମାଝି, ନାୟକେ, କୁଡାମ୍ ନାୟକେ, ପାରାନିକ୍) ମାନଙ୍କୁ ବହାଯାଏ । ନିର୍ବାଚନ ପରେ ଆୟୋଜିତ ଭୋଜିକୁ ଖାଇ ଉତ୍ସବକୁ ଉପଭୋଗ କରନ୍ତି । ଏହି ଦିନଠାରୁ ବର୍ଷକ ପାଇଁ ଦାୟିତ୍ ଉପରୋକ୍ତ ଗ୍ରାମପଞ୍ଚଙ୍କୁ ନ୍ୟୟ କରାଯାଏ । ତେଣୁ 'ମାଗ୍ସିମ୍' ପୂଜା ଗ୍ରାମ ଅନୁଷାନକୁ ଦୃଢ଼ କରିବାର ଏକ ପର୍ବ ।

ସାକ୍ରାତ୍ - 'ମାଗ୍ସିମ୍' ପର୍ବଟି ଗ୍ରାମ ଅନୁଷାନ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ପ୍ରଥମ ପର୍ବ ହୋଇଥିବା ସୁଳେ 'ସାକ୍ରାତ୍' ଆନନ୍ଧ ଉଲ୍ଲାସର ପର୍ବ । ଏହି ପର୍ବରେ ଗ୍ରାମ ଅନୁଷାନ ତରଫରୁ କୋଣସି ପୂଜାପାଠର ଆୟୋଜ ନଥାଏ । ମୁଖ୍ୟ ୟଷ ଧାନକୁ ସାଇତି ରଖିବା ପରେ ତିନି ଦିନିଆ ପର୍ବ 'ସାକ୍ରାତ୍' ମାଘ ମାସରେ ହିଁ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ତିନି ଦିନିଆ ପର୍ବର ପ୍ରଥମ ଦିନଟି 'ବାଉଣି' ନାମରେ ଅଭିହିତ । 'ବାଉଣି' ଦିନ ସୁଦ୍ଧା ସୀ ଲୋକମାନେ ଘରଦ୍ୱାର ଲିପା ପୋଛା କାମ ସାରିଥାନ୍ତି । ଲୁଗାପଟା ସଫାସୁତୁରା କରିବା ସହିତ ସ୍ୱତନ୍ତ ମୁଣ୍ଡଧୁଆ ମାଟିରେ ମୁଣ୍ଡ ସଫା କରନ୍ତି । ପର୍ବ ସକାଶେ ଚୃଡ଼ା, ମୁଡ଼ି, ଗୁଡ଼

ତଥା ପିଠା ପାଇଁ ଚୂନା ଆଦିର ଆୟୋକନକୁ ଚୁଡାନ୍ତ କରବି । ରାତ୍ରି ଭୋଜନରେ ନିର୍ଦ୍ଧିତ ଭାବରେ ମାଛ, ଗେଣା, ଶାମୁକା ଅଥବା କଳଡ଼ାକୁ ଆମିଷ ରୂପେ ଖାଇବାର ବିଧି ଅଛି । ଭୋଚ୍ଚନ ପରେ ଘରର ସଭ୍ୟ ଅନୁଯାୟୀ ଖଲିରେ ଅହ ଖାଦ୍ୟ 'ସିଞ୍ଜବଙ୍ଗା' (ସୂର୍ଯ୍ୟଦେବତା)ଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅଗଣାରେ ସମର୍ପଣ କରାଯାଏ । ତାଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରାଯାଏ, ଆଗାମୀ ବର୍ଷ 'ସାକ୍ରାତ୍'କୁ ଯେପରି ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ ଖଲି ଅଗଣାରେ ସ୍ଥାନ ପାଉ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନଟି 'ସାକ୍ରାତ' ପର୍ବ । ସେହି ଶୁଭ ଦିନରେ ବଡ଼ ଭୋରରୁ ଶଯ୍ୟା ତ୍ୟାଗ କରି ଆବାଳ ବୃଦ୍ଧବନିତା ସ୍ନାନ କରନ୍ତି । ସ୍ନାନ ସମୟରେ ନଦୀବନ୍ଧ, ପୋଖରୀ ହୁଡ଼ାରେ 'ବୁଡ଼ୀକୁୟା' (ଅଘିରା) ପୋଡ଼ାଯାଏ । ଏହାକୁ ପିଲାମାନେ ପ୍ରକ୍କଳିତ କରି ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରନ୍ତି । ସ୍ତୀ ଲୋକମାନେ ପିଠାପଣା ପ୍ରସ୍ତୁତ କରୁଥିବା ବେଳେ ପୁରୁଷମାନେ କୁକୁଡ଼ାକୁ କବାଟରେ ପିଟି ସମୟ ଗୃହର ପ୍ରବେଶ ଦ୍ୱାରରେ ରକ୍ତଛିଟା ପକାଇଥାନ୍ତି । ସ୍ନାନ ପରେ ପିଠା, ଚୂଡ଼ା, ତାଙ୍ହାଶ (ହାଶିଆ ରସି), 'ହାପ୍ଳାମ୍କ' (ପିତ୍ପୁରୁଷ) ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ 'ଭିତାର' (ଅଭ୍ୟବର ଗୃହ)ରେ ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ । ତା'ପରେ ନୂଆ ଲୁଗା ପିଦ୍ଧି ପିଠା, ମୁଡ଼ି, ଚୂଡ଼ା, ଗୁଡ଼ ଠାରୁ ଖାଇବା ପର୍ବ ଆରୟ ହୁଏ । କବାଟରେ କୁକୁଡ଼ା ବାଡ଼େଇ ମାରିଥିବା କୁକୁଡ଼ାକୁ ରାଦ୍ଧି ଦିନର ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରାଯାଏ । ରାତ୍ରି ଭୋଜନ ପାଇଁ ଷନ୍ଦା କରି ହେଳି, ମେଣା ଆଦି କିଣିଥାନ୍ତି । ସେଗୁଡ଼ିକୁ କାଟିବାର ବ୍ୟବସ୍ଥା ହୁଏ ଓ <mark>ୟନ୍ଦା ଅନୁପାତରେ ଭାଗ କ</mark>ରାଯାଏ । ଅପରାହ୍ରରେ 'ବେଝାତୂଞ୍ଜ' (ଲାଖବିଦ୍ଧା) ହୁଏ । ଲାଖବିଦ୍ଧାରେ ବିଜୟୀ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ଗ୍ରାମମୁଖ୍ୟ ପୁରସ୍କାର ଦିଅନ୍ତି । ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳକୁ ଗ୍ରାମରେ ନାଚଗୀତର ଆସର ଜମେ । ଦୃତୀୟ ଦିନରୁ 'ଗାଳି ଆସେନ୍' ବା 'ଗାଳି ଏନେ**କ୍**' ର ଆରୟ । ଗ୍ରାମର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଗାଁ ଗାଁ ଘର ଘର ବୁଲି ନୃତ୍ୟ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରି ପ୍ରତି ଘରୁ ଧାନ,

ୟଉଳ ଆଦି ସଂଗ୍ରହ କରନ୍ତି । ପରେ ତାକୁ ଭୋଜି କରି 'ସାକ୍ରାତ' ପର୍ବରେ ଉଦ୍ଯାପନ କରାଯାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ସମଞ୍ଚଳ ମନରେ ଭ୍ରାତୃଭାବ ଉଦ୍ରେକ ହୋଇଥାଏ । କେଉଁଠି କେଉଁଠି 'ସାକ୍ରାତ୍ ପାତା' (ତିନି ଦିନିଆ ନୃତ୍ୟ ପର୍ବ) ଅନୁଷିତ ହୁଏ । ଏହା ତୃତୀୟ ଦିନ ଅର୍ଥାତ୍ 'ଗାଳି ଆସେନ୍' ଦିନଠାରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇ ତିନି ଦିନ ବ୍ୟାପି ୟଲେ । ମୟୂରଭଞ୍ଜରେ ସାନ୍ତାଳମାନେ 'ସାକ୍ରାତ୍' ଅବସରରେ ଅସ୍ଥି ବିସର୍ଚ୍ଚନ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି ।

ବାହା ପାରାବ – ରତୂ ଚକ୍ରର ଆବର୍ତ୍ତନରେ ପ୍ରକୃତି ଫଗୁଣ ମାସରେ ନାନା ଶୋଭା ସମ୍ଭାର ନେଇ ଆସେ । ଫଗୁଣର ପରଶରେ ବୃକ୍ଷରାଚ୍ଚି ପଲୁବିତ ହୋଇ ନବ କୁସୁମରେ ପରିପୂର୍ଏ ହୁଏ । ଫଳତି ବୃକ୍ଷମାନଙ୍କରେ ନାନା ଚ୍ଚାତିର ଫଳ ଧରେ । ବସନ୍ତର ମୃଦୁମନ୍ତୟ ସମୟଙ୍କ ମନ ପ୍ରାଣକୁ ଚଳଚଞ୍ଚଳ କରେ । ତେଣୁ ପ୍ରକୃତିର ଉପହାର ଫୁଲଫଳକୁ ଖାଇବାର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଆରୟ କରିବା ଏବଂ ବିବାହ ଯୋଗ୍ୟ ଯୁବକ ଯୁବତୀଙ୍କର ବିବାହ କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ କରିବା ପାଇଁ ଫଗୁଣମାସର ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ (ମୁଲ୍ରଃ ମଣେ ମାହା)ରେ 'ବାହା ପାରାବ'ର ଆୟୋଜନ କରାଯାଏ । ବାହାପାରାବ୍ ଏକ ପୂଚ୍ଚା ପର୍ବ । ଗ୍ରାମର ମୁଖ୍ୟ ଦେବତା ମାରାଂକୁରୁ, କାହେରଏରା, ମଣେକ ସହିତ ଶିକାର ଦେବୀ ରଙ୍ଗବୁଡ଼ୀ, କୃଷିଦେବୀ 'ସାହାର ପାଟ୍' ଆଦିକୁ ପୂଚ୍ଚାର୍ପଣ କରାଯାଏ । ଗ୍ରାମର ପୁରୋହିତ ଶାଳ, ମହୁଲ, ଚିଙ୍ଗୁଡ଼ି, ପଳାଶ ପୁଷ୍ପ ତଥା ଆୟକଷି, ଆୟଡ଼ା କଷି ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବନ୍ୟ ଫଳକୁ ଜାହିରା ଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ପଣ କରେ । କେବଳ ଯେ ଫଳ ପୁଷ୍ପ ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ ତାହା ନୁହେଁ, ତତ୍ ସହିତ ଛେକି, କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇ ସେ ଗୁହାରୀ କରେ – "ମା ତବେ, ନଃଅୟ ବାହା ପାରାବ୍ ଞ୍ରତୁମ୍ତେ ଏମାମ୍ ଇଲାମ୍ କାନାଲେ, କୁସିତେ କୁଶଲତେ ଆତାଂ କାଃ

ତେଲାକାଃ ତା ଲେମେ । ଦେ ଏନ୍ଦ ନାଓ। ବାହା, ନାଓାଁ ଚ୍ଚ ଚ୍ଚମାଲେ ହାବ୍ ଆଲେ, ଲାକ୍ ହାସୁ ବହଃ ହାସୁକ ଆଇମ୍ ସିର୍କାଉ ଅଚ ଗାଳ୍ହାଅ ଅୟୋ । କୁଳିକ ଲାଗିଦ୍ ହଁ ଦିଶମ୍ ପେଳାକ ଆଯୁର ଆଗୁ ସୂତ୍ରୁଃ ଆଗୁ କମେ । କଳା କହଁ ଯାହାଁ କାମି ଲାଗିଦ୍କ ସେନଃ ହରତାକ ସାର୍କଃ ସାଗୁନ୍ କଃମା ।" ଅର୍ଥାତ "ଜୁହାର ଗୋସେଇଁ, ଆଚ୍ଚି ବାହାପର୍ବି ଅବସରରେ ଅର୍ପଣ କର୍ଅଛୁ, ଖୁସି ତଥା କୁଶଳରେ ଗ୍ରହଣ କରିବ ଗୋସାଇଁ । ଏହି ଯେ ନୂଆ ଫଳ, ନୂଆ ପୁଷ୍ପକୁ ତୋଳିବୁ, ଖାଇବୁ, ଏଥିରୁ କିୋଣସି ପେଥବ୍ୟଥା, ମୁଣ୍ଡ ବ୍ୟଥା ନହେଉ ଗୋସାଇଁ । ଯୁବତୀମାନଙ୍କ ପ୍ରସ୍ତାବ ଆଣିବାରେ ତ୍ରମେ ହିଁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବ । ଯୁବକମାନେ ବି ତୁମରି ନାମ ନେଇ ଯେଉଁ କାମରେ ଆଗେଇବେ, ତାକୁ ସଫଳ କରିବ ଗୋସାଇଁ ।" ପୂଜା ପରେ ବଳିଗୁଡ଼ିକର ମାଂସରେ 'ଶଳେଦାକା' (ଖେଚୁଡ଼ି) କରି ସମୟଙ୍କୁ ଖାଇବାକୁ ଦିଆଯାଏ ପ୍ରସାଦ ରୂପେ । ଅଧିକ ସଂଖ୍ୟାରେ ବଳି ପଡ଼ିଥିଲେ ମାଂସକୁ ଭାଗ କରି ଘରକୁ ଦିଆଯାଏ । ବାହା ପୂଚ୍ଚାର ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ପୁରୋହିତ ସମୟଙ୍କୁ ଫୁଇ ଦିଏ । ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଆନନ୍ଦରେ ଝୁମିଝୁମି ଗାଇ ଉଠନ୍ତି –

"ଚାହେର୍ ସାଳିମ୍ବେ ଶାରଚ୍ଚମ୍ ବାହାଦ ନାୟକେ ଚାୟରେ ମନ୍ଦ ମୁଲି ପେଟେକ୍ ଚ୍ଚତ୍,ଗେ ସାନାଞ୍ଜା ଶାରଚ୍ଚମ୍ ବାହାଦ ୟଗାଳ ଚ୍ଚତ୍,ଗେ ସାନାଞ୍ଜା ମନ୍ଦ ମୁଲି ।"

ଅର୍ଥାତ୍ - "ଜାହିରାର ଷଳ ଉପରେ ଶାଳଫୁଲ ଏବଂ ପୂରୋହିତ ଅଗଣାରେ ମଲ୍ଲୀଫୁଲ ଫୁଟିଛି । ଶାଳଫୁଲ ପେନ୍ଲାକୁ ରାଙ୍ଗିବା ପାଇଁ ଓ ମଲ୍ଲୀଫୁଲକୁ ତୋଳିବା ପାଇଁ ଇହ୍ଛା ହେଉଛି ।" ବାହା ପର୍ବର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସରେ ଯେଉଁମାନଙ୍କର ପୂଜାପାଠ କରିବାର ଥାଏ, ସେମାନେ ଗୃହ ଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଜା ଦିଅନି । ପୂଜାରେ ହାଣିଆ ଅର୍ପଣ ସହିତ କୁକୁଡ଼ା, ହେଳି, ଘୁଷୁରି ଆଦି ବଳି ପଡ଼େ । 'ସହରାୟ' ପର୍ବରେ ଅନୁଷିତ ପୂଜାପରି 'ବାହା' ପର୍ବରେ ମଧ୍ୟ ସମୟ ବନ୍ଧୁ ବାନ୍ଧବ ନିମଣିତ ହୋଇ ଆସିଥାନ୍ତି । ଗ୍ରାମରେ ପାଣି ଖେଳ ହୁଏ । ଯୁବକମାନେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ପାରିଧିକୁ ଯାଆନ୍ତି ଏହି ଦିନରେ । ପକ୍ଷୀ ହେଉ କିୟା ଯେ କିଲାଣସି ଜୀବଟିଏ ଶିକାର କରି ଆଣିଲେ ତାହା ଶୁଭ ବୋଲି ବିବେଚନା କରାଯାଏ । ଯଦି କୈ।ଣସି କାରଣ ବଶତଃ ଶିକାର ନମିଳେ ତେବେ ବିଧି ରକ୍ଷା ପାଇଁ ଗ୍ରାମବାସୀମାନେ ଗ୍ରାମମୁଖ୍ୟର କୁକୁଡ଼ାକୁ ଶିକାର କରିଥାନ୍ତି ।

'ବାହା' ପର୍ବ ପରେ ଖାଇବା ଯୋଗ୍ୟ ଫୁଲକୁ ତୋଳନ୍ତି, ପିନ୍ଧିବା ଯୋଗ୍ୟ ଫୁଲକୁ ତୋଳି ଯୁବତୀମାନେ ଗଭାରେ ଯୁବକମାନେ ପଗଡ଼ିରେ ଖୋସି ପିନ୍ଧନ୍ତି । ବାହା ପର୍ବ ଅନେ ପୁଅ ପାଇଁ ବୋହୂ ଖୋଜାଯାଏ ଓ ଝିଅ ଘରର ପିତାମାତା ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୁରୁଜନମାନେ ପୁଅର ଘରଦ୍ୱାର ଦେଖିବା ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୁଅନ୍ତି ।

ଏରଃସିମ୍ - 'ଏରଃସିମ'ର ଅର୍ଥ ହେଲା ବିହନ ବୁଣା ପର୍ବ । 'ଏରଃ' ହେଉଛି ବୁଣିବା ଏବଂ 'ସିମ୍' ହେଉଛି କୁକୁଡ଼ା । ବୈଶାଖ ମାସ ବେଳକୁ ଅସରାଏ ଦୁଇ ଅସରା ବର୍ଷ । ହୋଇଥାଏ । ସୁବିଧାନୁସାରେ ଲୋକମାନେ କମିର କର୍ଷଣ କାର୍ଯ୍ୟ ସମାପନ କରିଥାଆଡି । କିନ୍ତୁ ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ 'ଏରଃସିମ୍' ପୂଜା ପ୍ରାମ ଦେବତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କରା ନହୋଇଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କେହି କମିରେ ବିହନ ବୁଣି ପାରତି ନାହିଁ । ତେଣୁ ଏହି ପୂଜା ପାଇଁ ପ୍ରତି ଘରୁ ୟହା କରି ଆବଶ୍ୟକୀୟ କୁକୁଡ଼ା ଗ୍ରାମ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବଳି ଦେବା ପାଇଁ କିଣା ଯାଇଥାଏ । ମାରାଂବୁରୁଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ନାଲି ରଙ୍ଗର 'ସାଣି' (ଅଣିରା କୁକୁଡ଼ା), ଜାହେର୍ ଆୟଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ 'ହେଳାଃ କାଇଟ୍' (କହରା ରଙ୍ଗର କାଟ୍ଲି) ଏବଂ ମଣେକଙ୍କ

ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ 'ପୁଁଷ ସାଷି' (ଧଳା ରଙ୍ଗର ଅଷିରା କୁକୁଡ଼ା) ମୁଖ୍ୟ ଭାବରେ କିଶାଯାଏ । ଜାହିରା ପାଠରେ ଅବସ୍ଥାନ କରୁଥିବା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେବଦେବୀ (ସୀମା ସାଳେ)ଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଆଉ କେତୋଟି କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇ ଗୁହାରୀ କରାଯାଏ - "ମା, ତବେ, ଇତାକ ମିଦ୍ଠେଦ୍ ଞ୍ରୁରୁଃଆ, ଗେଲବାରଠେନ୍ କାହ୍ନାଇକଃ ମାହ୍ନାଇକଃମା, ହୟବାଃ କାରଗେ ଦାଃ କ ଆଯୁର ଆଗୁ ସୁତୁଃ ଆଗୁୟ ପେ ତବେ ।" ଅର୍ଥାତ୍ – "ଏହା ପରେ ଆମର ବିହନ ପଡ଼ିବ, ତାହା ଗୋଟାଏ କାଗାରେ ପଡି ବି ଦଶବାର କାଗାରେ ଅକ୍ରରିତ ହେଉ, ବର୍ଷାପାଣି ପବନକୁ ତୁମେ ହିଁ ଆମ ଅଞ୍ଚଳକୁ କଡ଼ାଇ ଆଣିବ ପୁରୁ ।" ଏହି ପୂଚ୍ଚା ସରିଲା ପରେ ଗାମବାସୀମାନେ କ୍ଷେତରେ ଧାନ, ମକା, ବାଳରା, ଗୁଳଦି, ମାଣିଆ ଆଦି ବିହନ ବୁଣନ୍ତି । ଜାହିରା ପୂଜା ପରେ ପ୍ରତି ଘରେ ଅନୁରୂପ ଭାବରେ ପୂଜା କାର୍ଯ୍ୟ କରାଯାଇ ଥାଏ ଏବଂ ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଗୃହର ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ଭଲ କୃଷି ତଥା ଭଲ ବର୍ଷା ପାଇଁ ଗୁହାରୀ କରାଯାଏ ।

ହାରୟାଳ ସିମ- ଆଷାଡ଼ ମାସ ବେଳକୁ ବୁଣା ହୋଇଥିବା ବିହନ ସବୁ ବେଉଷଣ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ, ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହାରଯାଳ୍ ସିମ୍' ବା 'ଆଷାଳିଆ' ପୂଳା ହୋଇ ନଥାଏ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗ୍ରାମରେ ବେଉଷଣ କରିବା ସମୟଙ୍କ ପାଇଁ ମନା । ଏହି ପୂଳା ପାଇଁ ପୂର୍ବ ବର୍ଷିତମତେ ୟଦା କରି କୁକୁଡ଼ା ଗୁଡ଼ିକୁ ମୁଖ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ପଣ କରି ଅନୁରୋଧ କରାଯାଏ- "ମାତବେ, ଇରିଙ୍କ ଇବିଙ୍କ, ବିଞ୍ଜ, କିବିଞ୍ଜିକ ତେନ କାକ ତପା କାକମେ ।" ଅର୍ଥୀତ୍ "ଆଳିଠାରୁ ବିଷାକ୍ତ କୀଟ, ସାପ, ସରୀସୃପମାନଙ୍କୁ ପାତାଳରେ ୟପି ଦିଅ ପ୍ରଭୁ, ଯେପରି ଖୁସି କର୍ମରେ ସେମାନେ ଆମର କୌଣସି ହାନୀ କରିବେ ନାହିଁ।"

କାରାମ୍ - କରମା ପୂଚ୍ଚାର ସାନ୍ତାଳୀ ରୂପ ହେଉଛି କାରାମ୍ । ଏହି ପୂଚ୍ଚାପାଇଁ ନିଷିତ କି।ଣସି ଦିନ ଧାର୍ଯ୍ୟ ନଥାଏ ସତ, ମାତ୍ର କେବଳ ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ତିଥିରେ ଏହାକୁ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଗମ୍ହା ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ଅଥବା କୁମାର ପୂର୍ଣ୍ଣମା ଅବସରରେ ସାନ୍ତାଳ ଗ୍ରାମମାନଙ୍କରେ ଏହି ପୂଚ୍ଚା ଗ୍ରାମ ଅନୁଷାନ ତରଫରୁ ହୋଇଥାଏ । ଏଥିରେ ଗ୍ରାମବାସୀମାନଙ୍କର ଭାଗନେବା ବାଧ୍ୟତାମୂଳକ । ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ସମୟ ପୂଚ୍ଚାରେ ବଳି ପଡୁଥିବା ବେଳେ କାରାମ ପୂଚ୍ଚା ହେଉଛି ଏକ ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଯେଉଁଠାରେ କି।ଶସି ବଳି ପଡ଼େ ନାହିଁ। 'କାରାମ ଗସାୟଁ'କୁ କେବଳ କ୍ଷୀର ଓ ହାଣିଆ ରସି ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ ।

'କାରାମ' ପୂଜା ପାଇଁ ଦୁଇଜଣ ଅବିବାହିତ ଯୁବକକୁ ନିର୍ବାଚନ କରାଯାଏ । ସେମାନେ ଗ୍ରାମବାସୀଙ୍କ ସହାୟତାରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ସମୟରେ ୩, ୫ କିୟା ୭ ପତ୍ର ବିଶିଷ ନୂଆ କରି ଉଠିଥିବା କରମା ଡାଳକୁ ରାଇଁ ଆଣଡି । ସେହି ଡାଳକୁ ଗ୍ରାମ ମଧ୍ୟରେ ପୂର୍ବରୁ ସୁସଜିତ କରି ରଖ୍ଥବା ଏକ ମଣ୍ଡପରେ ସଂପ୍ରାପନ କରି ଗ୍ରାମ ପ୍ରରୋହିତ ଦ୍ୱାରା କ୍ଷୀର ଓ ହାଶିଆ ରସି ଦେଇ ପୂଚ୍ଚା କରାଯାଏ । ପୂଚ୍ଚା ପରେ କାରମ ଗୋସାଇଁ ର ଉପାଖ୍ୟାନ ବୋଲାଯାଏ । ଧାରୁମ୍ବଳାଃ ତାଳରେ ବାଦ୍ୟ ବଜାଇ ରାତିସାରା ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ସଂସ୍ଥାପିତ କରମା ଡାଳର ଚତୁଃପାର୍ଶ୍ୱରେ ନୃତ୍ୟ କରନ୍ତି । ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ ଯେ 'କାରାମ୍ ନୃତ୍ୟ' ବେଳେ ଯୁବକ ଯୁବତୀ ପୃଥକ ଭାବେ ନୃତ୍ୟ କରନ୍ତି । ନୃତ୍ୟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଅନ୍ୟ ଗ୍ରାମର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କୁ ଆମନ୍ତଣ କରାଯାଇଥାଏ । ପ୍ରରାତରେ ପୂଜାକୁ ଉଦ୍ଯାପନ କରାଯାଏ ଏବଂ ଡାଳକୁ ବିସର୍କିନ ଦିଆଯାଏ । ଦିନବେଳେ ଗ୍ରାମ୍ୟ ଅନୁଷାନ ତରଫରୁ ସମୟ ଉପସ୍ଥିତ ତଥା ଆମନ୍ତିତ ଅତିଥିମାନକୁ ଖାଇବାକୁ ଦିଆଯାଏ ।

'କାରାମ୍ ଗସାୟଁ'ର ଅନୁକମ୍ପା ରହିଲେ ଦୁର୍ଦ୍ଦିନ ଆସେ ନାହିଁ ବୋଲି ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ଅଗାଧ ବିଶ୍ୱାସ ରହିଛି । ତେଣୁ ପ୍ରତିବର୍ଷ ପ୍ରାୟ ସମୟ ସାନ୍ତାଳଗ୍ରାମ ମାନଙ୍କରେ କାରାମ୍ ପୂଜା କରାଯାଏ । ଗ୍ରାମ ଅନୁଷାନ ବ୍ୟତିରେକେ କେତେକ ଗୋତ୍ରର ସାନ୍ତାଳମାନେ ଘରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ପୂଜା କରିଥାଆନ୍ତି ।

ଦାସାୟଁ – ସାନ୍ତାଳ ସମାଳରେ ମନ୍ତବିଦ୍ୟା ଶିକ୍ଷା କରିବାର ପରମ୍ପରା ନିହିତ । କୁଶକ୍ତିଠାରୁ ଗ୍ରାମ ତଥା ଗ୍ରାମବାସୀଙ୍କୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବା ଏବଂ ଔଷଧ ପତ୍ର ଦେଇ ରୋଗ ନିବାରଣ କରିବା ପାଇଁ ବିଦ୍ୟାଶିକ୍ଷା କରି କେଉଁ ଆବହମାନ କାଳରୁ ସାତାଳ ସମାକରେ ପ୍ରଚଳିତ ଅଛି । ଏହାକୁ 'ଅଝା' ବା ଗୁଣିଆ ବିଦ୍ୟା କୁହାଯାଏ । ଏହି ବିଦ୍ୟାରେ ପାରଙ୍ଗମ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି କ୍ୱର, ବ୍ୟଥା, ପାଙ୍ଗଣ ଆଦିକୁ ଝଡ଼ା, ଫୁକାରେ ବୂର କରିଥାଏ । 'ଅଝା'ମାନେ ପ୍ରତିବର୍ଷ ଏହି ବିଦ୍ୟାର ଶିକ୍ଷାଦାନ ଆରୟ କରନ୍ତି ରୋହିଣୀ ତିଥିରୁ । ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀମାନଙ୍କୁ 'ଚେଲା' କୁହାଯାଏ । ବିଦ୍ୟା ଶିକ୍ଷାର ଅବଧି ହେଉଛି ଗୁରୁଙ୍କ ଆଖଡ଼ାରେ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ପର୍ଯ୍ୟାୟ କ୍ରମେ ମବଗୁଡ଼ିକ କଣ୍ଠପ୍ତ କରଚି ଗୁରୁକଠାରୁ ଶୁଣିଶୁଣି । ପ୍ରତି ରବିବାର ଜଙ୍ଗଲକୁ ଯାଇ ଔଷଧୀୟ ଗୁଳ୍କ ଗୁଡ଼ିକୁ ଚିହ୍ନତି ଓ ସପ୍ତାହରେ ଥରେ ବିଧି ମୁତାବକ ପୂଜା କରତି ଆଖଡ଼ାରେ । ଦଶହରା ଅବସରରେ ଏହି ଅନୁଷାନ ଭାଙ୍ଗେ । ଅନୁଷାନ ଭାଙ୍ଗିବାର ସାତଦିନ ପୂର୍ବରୁ ଚେଲା ମାନଙ୍କର ଗାଁ ଗାଁ ବୁଲି ଔଷଧ ବଣ୍ଟନ କରିବା ଏବଂ ନୃତ୍ୟ ଗୀତ କରି ଭିକ୍ଷା ମାଗିବା ହେଉଛି 'ଦାସାୟଁ ପର୍ବ' ।

'ଦାସାୟଁ' ଏହିଉଳି ଭାବରେ କେବଳ ମନ୍ତ ବିଦ୍ୟା ସହିତ ସଂପର୍କ ରଖୁଥିବା ଲୋକଙ୍କ ପାଇଁ ଏକ ରଙ୍ଗନ ପର୍ବ । ଏହା ଗୁରୁଶିଷ୍ୟ ପରମ୍ପରାକୁ ବଜାୟ ରଖିବା ସହିତ କେତେକାଂଶରେ ସନ୍ନ୍ୟାସ ଧର୍ମ ସହ କଡ଼ିତ । ଟେଲାମାନେ ପାରମ୍ପରିକ ବାଦ୍ୟ ଅଥବା ନୃତ୍ୟରୁ ବିରତ ରହନ୍ତି । ଲାଉ ବା କଖାରୁ ଫଳର ଶୁଷ୍ଧ ଖୋଳପାରେ ନିର୍ମିତ 'ଭୁଣ୍ୱାଂ' ବାଦ୍ୟ ଏଥିରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ । ଭିକ୍ଷା ଦ୍ୱାରା ସଂଗୃହୀତ ଅର୍ଥକୁ ସଂପୂର୍ଶ ଭାବରେ 'ଅଝା' (ଗୁରୁ) ଓ ଗୁରୁପତ୍ନୀଙ୍କ ଦକ୍ଷିଣା ସ୍ୱରୂପେ ଖର୍ଚ୍ଚ କରାଯାଏ । ଏହି ଅନୁଷାନରୁ କ୍ରମାଗତ ଭାବରେ ସାତବର୍ଷ ବିଦ୍ୟାଶିକ୍ଷା କରି 'ସିଦ୍ଆତାଂ' (ଗୁରୁ ଦକ୍ଷିଣା ଦେବା) ପରେ କଣେ ଚେଲା ଗୁରୁ ପର୍ଯ୍ୟାୟକୁ ଉନ୍ନୀତ ହୁଏ ।

ସହରାୟ – ନୀତି ଦୃଷ୍ଟିରୁ 'ସହରାୟ' ହେଉଛି ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ସର୍ବି ବୃହତ୍ ପର୍ବି । ଏହା ଦେବତା, ପିତୃପୁରୁଷ ଓ ଗୃହପାଳିତ ପଶୁଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଯେହେତୁ କୃଷି ହେଉଛି ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ଉପଳୀବ୍ୟ ତେଣୁ ଏହା ସହିତ ଜଡ଼ିତ ସମୟଙ୍କ ପାଇଁ ଏହି ମୁଖ୍ୟ ପର୍ବ ସମର୍ପିତ । କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ ପାଳିତ ହେଉଥିବା ଏହା ଏକ ପାଞ୍ଚଦିନିଆ ପର୍ବ । ଗାଈଗୋଠରୁ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଆରୟ ହୁଏ । ଗ୍ରାମର ପୁରୋହିତଙ୍କ ପୋରହିତ୍ୟରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିନ ଗ୍ରାମବାସୀମାନେ ଗ୍ରାମର ମୁଖ୍ୟଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଚ୍ଚା କରିବା ସହିତ 'ଗୋଠ୍ ବଙ୍ଗା'କୁ କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇଥାଆନ୍ତି । ତତ୍ ସହିତ 'ବଙ୍ଗା'ମାନଙ୍କୁ ହାଣ୍ଡିଆ ମଧ୍ୟ ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ । ବଳି ପଡ଼ିଥିବା କୁକୁଡ଼ା ଓ ୟଉଳରେ ଖେଚୁଡ଼ି ପ୍ରସ୍ତୁତ କରାଯାଇ ସାମୁହିକ ଭୋଚ୍ଚନର ଆୟୋଚ୍ଚନ କରାଯାଏ । ଭୋଚ୍ଚନ ପରେ ଗ୍ରାମ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ପିତ ହୋଇଥିବା ହାଣିଆକୁ ସମୟ ଗ୍ରାମବାସୀମାନେ ପ୍ରସାଦ ରୂପେ ସେବନ କରନ୍ତି । ତତ୍ପରେ ପୂଜାସ୍ଥଳରେ 'ଖଣ୍ଡ' (ଝୋଟି) ଉପରେ ଏକ ଅଣ୍ଡା ରଖି ଗ୍ରାମର ସମସ୍ତ ଗାଈ ଗୋରକୁ ମାବଳ, ବଇଁଶୀ, କେନ୍ଦରା ବଚ୍ଚାଇ ଅଶା ରଖା ଯାଇଥିବା ସ୍ଥାନ ଆଡ଼କୁ ଅଡ଼ାଇ ନିଆଯାଏ ।

ଯେଉଁ ଲୋକର ଗୋରୁର ଗୋଡ଼ରେ ବାଜି ଅଣା ଭାଙ୍ଗିଯାଏ, ସେହି ଲୋକକୁ ସେ ବର୍ଷର ଭାଗ୍ୟବାନ ବ୍ୟକ୍ତି ବୋଲି ବିବେଚନା କରାଯାଏ । ଅଣା ଭାଙ୍ଗିଥିବା ଗୋରକୁ ଯୁବକମାନେ ପୁରୋହିତଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆଣଡି । ପୁରୋହିତ ସେହି ଗୋରୁର ଗୋଡ଼କୁ ହଳଦୀ ପାଣିରେ ଧୋଇ ଶିଙ୍ଗରେ ତେଲ ଲଗାଇଦିଏ ଓ ଲଲାଟରେ ସିନ୍ଦୂର ଟୋପା ଦେଇ ତାକୁ କୁହାରୀ ହୁଏ ।

ସନ୍ଧ୍ୟା ହେଲେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରେ ସୀଲୋକମାନେ ନୂଆ କୁଲାରେ ଦୀପ, ଦୁବ, ଅରୁଆ ୟଉଳ ନେଇ ଗୁହାଳ ସନ୍ଧୁଖରେ ଠିଆ ହୋଇ ଗୋରୁଗାଈମାନଙ୍କୁ ଚୁମାଉଳା (ବନ୍ଦାପନା) କରିଥାନ୍ତି । ଗୋ ସମ୍ପଦର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ନିମନ୍ତେ ଗୀତ ଗାନ କରନ୍ତି ।

> "ନେ ସୁଗୀ, ଆମ୍ ସୁଗୀତେ ଶୀୟ ସୁଗୀ ଆମ୍ ହେଖ୍ୱେଲେକ ହପନ୍ ଲେକନ ଆୟୁର ଆଗୁ ସୁତ୍ରୁଃ ଆଗୁ ନିୟାଗଳା ନିଆ ଯାତ୍ରା ପେରେକ୍ କାଃ ଚଳାତ୍ କାଃ ମେ । ନେ ରାଙ୍ଗିୟା, ଆମ୍ ରାଙ୍ଗିୟାତେ ଶୀୟ ରାଙ୍ଗିଆ ଆମ୍ ଆୟୁର ଲେକ ସୁତ୍ରଃ ଲେକଦ ନିୟାଗିଳା ନିୟା ଯାତ୍ରା ପେରେକ୍ କାଃ ଚଳାତ୍ କାଃ ମେ ।"

ଅର୍ଥାତ୍ "ନେ ସୁଗୀ, (ସୁଗୀ ଗାଈର ନାମ) ଅରୁଆ ଉଉଳ, ଦୁବ, ଦୀପ ଦେଇ ତୋତେ ଅତି ଆଦରରେ ବନ୍ଦାଉ ଅଛି । ତୁ ଏହି ଗୁହାଳରେ ଥିଲେ ମୋର ଶହେ ସୁଗୀ ବୃଦ୍ଧି ହେବେ । ତୁ କୋଳେଇ କାଖେଇ ସେମାନଙ୍କୁ ବଡ଼ କଲେ ଏହି ଗୁହାଳ ଯାତ୍ରା ଉଳି ଗହଳି ହୋଇ ରହିବ । ନେ ରାଙ୍ଗିଆ, (ରାଙ୍ଗିଆ ବଳଦର ନାମ) ତୋତେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ ବନ୍ଦାଉ ଅଛି । ତୁ ସମୟଙ୍କୁ ବାଟ କଡ଼ାଇ ନେବୁ ଏବଂ ଫେରାଇ

ଆଣିବୁ ମଧ୍ୟ । ତୂ ଥିଲେ ଏହି ଗୁହାଳ ଶହଶହ ଗାଈଗୋରୁରେ ପୂର୍ବ ହେବ ।"

ରାତିରେ ଗ୍ରାମର ଯୁବକମାନେ ପ୍ରତି ଘର ବୁଲି ଗୁହାଳ ସନ୍ଧୁଖରେ ଗାଈଗୋରୁଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସହରାୟ ଗୀତ ବୋଲଡି । ଏହାକୁ ଗାଈଦାଣା କୁହାଯାଏ । ଏଥିପାଇଁ ଗୃହସ୍ୱାମୀ ହାଣ୍ଡିଆ କିୟା ଖାଇବାକୁ ଦେଇଥାଏ । ଏହି 'ଗାଈଦାଣା' ରାତ୍ତି କାଳରେ ହେଉଥିବାରୁ ଯୁବକମାନଙ୍କର ହାସ କୈ।ତୂକ ଖୁବ୍ ଉଲେ । ସେମାନେ ଗ୍ରାମର ଉପମୁଖ୍ୟଙ୍କୁ ହାସ୍ୟ ହଳରେ କହନ୍ତି –

> କୁଳି କନ୍ଦ ସିଞ୍ଜ କାକପେ କାରହାନ୍ଦ୍ କାକପେ ହୋ ଜଗ୍ ମାଝୀ, କଳାକଦ ବାୟାର ଆଳାଃ କପେ ।"

ଅର୍ଥାତ୍ "ହେ ଜଗ୍ ମାଝୀ । (ଉପମୁଖ୍ୟ) ଯୁବତୀମାନଙ୍କୁ କବାଟ କିଳି ଭିତରେ ରଖ । ଆମକୁ ଷୟ ପରି ବାହାରେ ବୁଲିବାକୁ ଦିଅ ।"

ପର୍ବର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନକୁ 'ସାଦିହିଲଃ' ବା 'ଦାକାୟ ହିଲଃ' (ଖାଇବା ଦିନ) କୁହାଯାଏ । ଏହି ଦିନରେ ସମୟେ ନିଚ୍ଚ ଘରେ 'ମାରାଂବୁରୁ' (ବଡ଼ ଠାକୁର), 'ଅଳାଃ ବଙ୍ଗା' (ଗୃହଦେବତା) ଓ 'ହାପ୍ଳାମ୍କ' (ପିତୃପୁରୁଷ) ମାନଙ୍କୁ ପୂଜା କରି ଥାଆନି । ସକାଳୁ ଗାଧୋଇ ଇଙ୍ଗଳ, କୁଆଳି ସହିତ କୃଷି କାର୍ଯ୍ୟରେ ଲାଗୁଥିବା ସମୟ ଉପକରଣକୁ ଧୋଇ ପୂଜାରେ ବସନ୍ତି । ପୂଜା ରୂପେ କୁକୁଡ଼ା, ଛେଳି, ଘୁଷୁରୀ ଆଦି ମୁଖ୍ୟ ଭାବରେ ବଳି ପଡ଼େ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅବସରରେ ହାଣିଆ ପୂଜା ହେଉଥିବାରୁ 'ସହରାୟ'ରେ ମଧ୍ୟ ହାଣିଆ ପୂଜା ବାଦ୍ ହୁଏନାହିଁ । ପୂଜା ସରିଲେ ଦିନସାରା ଖ୍ଆପିଆ ୟଲେ । ଏଥିରେ କିନ୍ତୁ ସମୟଙ୍କୁ ସାମିଲ କରାହୁଏ ନାହିଁ । ଘରର କୁଟୁୟ ସହିତ ଭଉଣୀ ଭିଣୋଇ ଏବଂ ଭଣଜା ଭାଣିଳିମାନେ

କେବଳ ଏଥିରେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ସମୟ ସାନ୍ତାଳମାନେ ଘରେ ଏହି ପୂଜାକୁ ପ୍ରତିବର୍ଷ କରୁନଥିଲେ ମଧ୍ୟ କିଛି ବର୍ଷ ଅନ୍ତରାଳରେ ବାଧ୍ୟତାମୂଳକ ଭାବରେ ଏହି ପୂଜାକୁ କରି ଥାଆନ୍ତି ।

ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଗାଈଗୋରୁ ଫେରିବା ପୂର୍ବରୁ ସ୍ଥାଲୋକମାନେ ଦାଣଡୁଆରରୁ ଗୁହାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଝୋଟି ପକାଇଥାନ୍ତି । ଝୋଟିର ଉଭୟ ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଘାସ ବିଡ଼ାମାନ ସକାଇ ତାଉପରେ ଫୁଲ ଖୋସି ଦିଅନ୍ତି । ପ୍ରଥମ ଦିନ ପରି ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ମଧ୍ୟ ଗୁହାଳ ସମ୍ମୁଖରେ ଠିଆ ହୋଇ ଗାଈ, ବଳଦ, ମଇଁଷିମାନଙ୍କୁ ବନ୍ଦାଇ ଥାଆନ୍ତି । ବିଶେଷତଃ ଉକ୍ତ ଦୁଇ ରାତି ଗୁହାଳରେ ଯେପରି ଦୀପ ନଲିଭେ ସେଥିପାଇଁ ସାଲୋକମାନେ ସକାଗ ରହିଥାଆନ୍ତି । ଏହା ଗୃହକୁ ସୁଖ ଓ ଶାନ୍ତି ଆଣି ଦିଏ ବୋଇି ବିଶ୍ୱାସ ଅଛି ।

ତ୍ତୀୟ ଦିନଟିକୁ 'ଖୁଣାଉ ହିଲଃ' କୁହାଯାଏ । 'ଖୁଣାଉ' ଅର୍ଥ ବଡ଼ ଖୁଣରେ ବଳଦ କିୟା ପୋଡ଼କୁ ବାନ୍ଧି ନୟଇବା । ସେହିଦିନ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କ ଘର ସକ୍ଷ୍ୟରେ (ଦାଣ୍ତରେ) 'ଜଗ୍ମାଝୀ' ଯୁବକମାନଙ୍କ ସହାୟତାରେ କିୟା ଗୃହସ୍ୱାମୀ ଗାତ ଖୋଳି ଖୁଣ୍ଡ ପୋତିଥାଏ । ସେହି ଖୁଣ୍ଠକୁ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରେ ସଚ୍ଚାଇ ତାର ଉପରି ଭାଗରେ 'ଚିର୍ୟଉଡାଲ' କରାଯାଇଥାଏ । ସେଥିରେ ଗୃହସ୍ୱାମୀ କିଛି ଉପହାର ରଖିଥାଏ । ଉପହାର ସାଧାରଣତଃ ଟଙ୍କା କିୟା ଖାଦ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ରଖାଯାଏ । ଅପରାହ୍ନ ସମୟରେ ଖୁଣ୍ଡରେ ମଚ୍ଚଭୁତ ଭାବରେ ବଳଦକୁ ବାଦ୍ଧି ଦିଆଯାଏ । ପୁରୁଷମାନେ ମାଦଳ, ନାଗରା ବଢାଇ ଗୀତ ଗାଇ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଧ୍ୱନି ବେଇ ବଳଦକୁ ସବୂଆଡୁ ଘେରି ଯାଆନ୍ତି । ଫଳରେ ବଳଦ ଫୁଡ୍କାର ମାରି ଖୁଣ୍ଡ ଷ୍ଟରିପଟେ ଘୁରେ । ଘୁରି ଘୁରି କ୍ଲାନ୍ତ ହୋଇଗଲେ ଶେଷରେ କ୍ରୋଣସି ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ପ୍ରକାଶ କରେ ନାହିଁ । ଏହି ସମୟରେ ଲୋକମାନେ 'ଚିରୟଉଡାଇ'ରୁ ଉପହାର ନେଇ ଯାଆନ୍ତି । ବନ୍ଧା ହୋଇଥିବା ସମଞ ବଳଦକୁ ଚ୍ଚିଣି ଉପହାର ନେଇ ସାରିଲେ ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ 'ଖୁଣ୍ଡାଉ' ପର୍ବକୁ ସମାପନ କରାଯାଏ । ଗୀତ –

"ଚେତାନ୍ ଟଲାରେମା ଗାଈକ ତଲେ କାନ୍ ଲତାର ଟଲା ରେମା କାଡାକ ତଲେ କାନ୍ । ଗାଈକ ତଲେ କାନ୍ଦ ତଳେ ସୁତାମ୍ତେ କାଡାକ ତଲେ କାନ୍ଦ ବାନ୍ଦି ବାବେରତେ । ଗାଈଦୟ ଏନେକ୍ ଜଙ୍କାନ୍ ଧୂଳିଦୟ ନଟାଙେଦ୍ କାଡାଦୟ ଖେଲଣ ଜଙ୍କାନ୍ ହାସାଦୟ ଲକାୟେଦ୍ ।"

ଅର୍ଥାତ୍ "ଉପର ସାହିରେ ଗାଈକୁ ଏବଂ ତଳ ସାହିରେ ପଣ୍ଡାକୁ ବନ୍ଧାଯାଇଅଛି । ଗାଈକୁ କପା ସୂତାରେ ଏବଂ ପଣ୍ଡାକୁ ପୁଡ଼ା ବନ୍ଧାହେଉଥିବା ଦଉଡ଼ିରେ ବନ୍ଧା ଯାଇଅଛି । ଗାଈ ନାଚୁଛି ଦାଣ ଧୂଳିକୁ ଉଡ଼ାଇ ଏବଂ ପଣ୍ଡା ଖେଳୁଛି ମାଟି ଉପରକୁ ଫିଙ୍ଗି ।"

ଚତୁର୍ଥ ଦିନକୁ 'ଯାଇ୍ଲେ ହିଲଃ' ଭାବରେ ପାଳନ କରାଯାଏ । ସେହିଦିନ ସକାଳୁ ଯୁବକମାନେ ପୂର୍ବଦିନ ପୋତା ଯାଇଥିବା ଖୁଣ୍ଡ ସବୁକୁ ଉଠାଇ ଦିଅନ୍ତି । ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଗ୍ରାମର ସମଷ୍ଟ ଯୁବକ ଯୁବତୀ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରେ ନାଚି ଗାଇ ୟଉଳ ଓ ପରିବା ସଂଗ୍ରହ କରିଥାଆନ୍ତି । 'ଯାଇ୍ଲେ'ରେ ସମସ୍ତେ ୟଉଳ ଯାଚି ଦେଇଥାନ୍ତି । ପନିପରିବା ୟଳରେ କିୟା ବାଡ଼ିରେ ଯାହା ଥାଏ, ତାକୁ ମନ ଇହା ତୋଳି ନେଇ ଥାଆନ୍ତି । ଏଥିପାଇଁ କେହି ପ୍ରତିବାଦ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ସମସ୍ତଙ୍କ ଘରୁ ୟଉଳ ଓ ପରିବା ସଂଗ୍ରହ କଲାପରେ ତାକୁ 'ଇଗ୍ମାଝୀ' ଘରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଦିଅନ୍ତି । ସେଠାରେ ରାହି ଭୋଳି ଖାଇ ନୃତ୍ୟ ଗୀତରେ ରାତ୍ରି କଟାଇଥାନ୍ତି ।

ପଞ୍ଚମ ଦିନଟି ହେଲା 'ହାକୁ କାଟ୍କମ୍ ହିଲଃ' ଅର୍ଥାତ୍ ମାଛ କଙ୍କଡ଼ା ଖାଇବା ଦିନ । ସେହିଦିନ ପୂରୁଷମାନେ ଦଳବଦ୍ଧ ହୋଇ ମାଛ, କଙ୍କଡ଼ା ଧରିବା ପାଇଁ ନଦୀ କିୟା ପୋଖରୀକୁ ଯାଇଥାନ୍ତି । କଥିତ ଅଛି 'ସହରାୟ' ଶେଷ ଦିନ ମାଛ କିୟା କଙ୍କଡ଼ା ଖାଇଲେ ମଣିଷ ଦୀର୍ଘିଚ୍ଚୀବି ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ସାନ୍ତାଳମାନେ ମାଛ ଖାଇ 'ମଣେ ମାହାଁ' (ପାଞ୍ଚ ଦିନିଆ) 'ସହରାୟ' ପର୍ବକୁ ସମାପ୍ତ କରିଥାଆନ୍ତି ।

ଉପରୋକ୍ତ ପର୍ବଗୁଡ଼ିକୁ ସାନ୍ତାଳମାନେ ସଂପୂର୍ଶ ଭିନ୍ନ ଶୈଳୀରେ ପାଳନ କରିଥାଆନ୍ତି । ଏଥିପାଇଁ ପ୍ରଥା ଅନୁସାରେ ସ୍ୱତନ୍ତ ଅବସର ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ସୁବିଧା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଅନେକ ପର୍ବକୁ ସେମାନେ ହିନ୍ଦୁ ପର୍ବପର୍ବାଣି ସହିତ ପାଳନ କରୁଅଛତି । ଯେପରି କି 'ସାକୁାତ୍'କୁ ମକର ସଂକ୍ରାନ୍ତି ସହିତ, 'ବାହା ପାରାବ'କୁ ଦୋଳ ପୂର୍ଷିମା ସହିତ ଏବଂ 'ସହରାୟ'କୁ କାଳିପୂଜା ସହିତ ପାଳନ କରାଯାଉଅଛି । ଏହା ଅନେକଙ୍କର ଭ୍ରମ ପୃଷ୍ଟି କରେ ଯେ ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ମକର ସଂକ୍ରାନ୍ତି, ଦୋଳପୂର୍ଣ୍ଣିମା ଏବଂ କାଳିପୂଜା ବା ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ପୂଜା ରହିଅଛି କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କର ପର୍ବ ମାନିବା ପରମ୍ପରା ଓ ଶୈଳୀର ବିୟର କଲେ ସେ ସବୁ ଯେ ସଂପୂର୍ଷ ଭାବରେ ଭିନ୍ନ ତାହା ସହଜେ ବାରି ହୋଇ ପଡ଼ିବ । ପାରସ୍ପରିକ ସହାବସ୍ଥାନ ହେତୁ କେତେକ ହିନ୍ଦ୍ର ପର୍ବପର୍ବାଣିକୁ ସେମାନେ ସଂପୂର୍ବ ଭାବରେ ନିଜର କରି ସାରିଛନ୍ତି । ଯଦିବା ବ୍ରତ ଓଷା ଆଦି ପାଳନର ପରମ୍ପରା ତାଙ୍କଠାରେ ନାହିଁ, ତଥାପି ରଚ୍ଚ ସଂକ୍ରାନ୍ତି, ଗହ୍ନାପୂର୍ଷିମା, ଚିତଉ ଅମାବାସ୍ୟା, ପ୍ରଥମାଞ୍ଚମୀ ଉଳ୍ଲି କେତୋଟି ପର୍ବ ସେମାନେ ପାଳନ କରନ୍ତି ନିଷ୍ପାର ସହିତ । ସେହି ପର୍ବଗୁଡ଼ିକ ସଂପୂର୍ବ ଭାବରେ ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କର ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ସ୍ମର୍ଶ ସେଥିରେ ସୁସ୍ପୃଷ୍ଟ । ହିନ୍ଦୁ ରୀତି ଅନୁସାରେ ସଂକ୍ରାନ୍ତିରେ ଆମିଷ ବର୍ଚ୍ଚନୀୟ । କିନ୍ତୁ ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ଆମିଷ ନଖାଇ କି।ଣସି ପର୍ବ ପାଳିତ ହୁଏ ନାହିଁ । ରଚ୍ଚପର୍ବ ଓ ଗହ୍ନାପୂର୍ତ୍ତିମାରେ ଗେଣା ପିଠା ଖାଇବାର ବିଧି ରହିଛି ।

ଏହାଛଡ଼ା ପର୍ବପର୍ବାଣିମାନଙ୍କରେ ହାଣିଆ ପୂଜାକୁ ସେମାନ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦିଅନ୍ତି । ଆକଣ୍ଠ ପାନ କରି ସବୁ କିଛିକୁ ସେମାନେ ଭୁଲି ଯାଆନ୍ତି ଏହି ଦିନମାନଙ୍କରେ । କାହାରି ଅନିଷ୍ଟ ଚିନ୍ତା ସେମାନେ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ବଡ଼ ସାନର ଭେଦାଭେଦ ରଖନ୍ତି ନାହିଁ । ହାତରେ ହାତ ଛନ୍ଦି ନୃତ୍ୟଗୀତରେ ରଙ୍ଗାୟିତ କରି ତୋଳନ୍ତି ନିଙ୍କର୍ ଜୀବନକୁ । ପର୍ବ ଅନୁସାରେ ନୃତ୍ୟଗୀତ ତାଙ୍କର ବଦଳିଯାଏ । ତାହା ପୁଣି ଆରୟ ହୁଏ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସମୟରୁ ଏବଂ ସରେ ମଧ୍ୟ ପର୍ବ ସହିତ । ତେଣୁ ପର୍ବର ଆଗମନରେ ଚଳଚଞ୍ଚଳ ହୋଇଉଠେ ତାଙ୍କର ମନ ପ୍ରାଣ । ନିତିଦିନିଆ ତଥା ଧରାବନ୍ଧା କାର୍ଯ୍ୟରୁ ଏହା ତାଙ୍କୁ ବିରତି ଦେଇ ପାରୁଥିବାରୁ ପର୍ବପର୍ବାଣି ବାସ୍ତ୍ରବରେ ସେହିମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଆନନ୍ଦଦାୟକ ।

ଅଧାପିକା, ଓଡ଼ିଆ ଭାଷା ଓ ସାହିତ୍ୟ ବିଭାଗ ମହାରାଜା ପୂର୍ବଚନ୍ଦ୍ର ସ୍ୱୟଂଶାସିତ ମହାବିଦ୍ୟାଳୟ, ତଖତ୍ପ୍ରର, ବାରିପଦା

XXX

# ପେଣ୍ଠିଆ କନକାତିଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣି

ରାଜେନ୍ଦ୍ର ପାଢ଼ୀ

ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ଧର୍ମଧାରାର ମୂଳ ଭିଭି ହେଉଛି ଜଡ଼ ଓ ଚେତନବାଦ । ଏମାନେ ଜୀବ ଓ କଡ଼ ପ୍ରକୃତି ଦେହରେ ଦେବତ୍ଦର ଆରୋପ କରି ଏସବୁର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ, କେତେକ ଅଲୋିକିକ ଓ ଅଦୃଷ ଶକ୍ତି ଓ ନିକ ପରଲୋକଗତ ପିତ୍ପୁରୁଷଙ୍କ ଆତ୍ମାକୁ (ଡୁଲା ବା କୀ) ଆବାହନ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ଜୀବନଚକ୍ ଓ ପାଳିତ ପର୍ବପର୍ବାଣି ରତ୍ରକ୍ରେ ପୂଜାପାର୍ବିଶମାନଙ୍କରେ ବିଭିନ୍ନ ଦେବଦେବୀ, ଅଦୃଷ ଶକ୍ତି, ନିଚ୍ଚ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କ ଆତ୍ମାଙ୍କ ପୂଚ୍ଚା ଆରାଧନା ପୂର୍ବକ ସତ୍ତୋଷ ବିଧାନ କରିଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ଦୃଢ଼ ବିଶ୍ୱାସ ଯେ, ଏହି ଦେବଦେବୀ ଓ ଅଦୃଷ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ସବ୍ତୋଷ ଅସବ୍ତୋଷରେ ଗୋଷୀ ଜୀବନର ସକଳ ଉତ୍ଥାନ ଓ ପତନ ଚ୍ଚଡ଼ିତ । ଏଣୁ ଏମାନେ ଚ୍ଚୀବନର ପ୍ରତ୍ୟେକ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ କିଛି ନା କିଛି ପୂଜା ଆରାଧନା କରିଥାନ୍ତି । ଏମାନେ କମିରେ ପ୍ରଥମ ହଳ କରିବା, ବେଉଷଣ କରିବା, ଫସଲ ଅମଳ କରି ଘରକୁ ଆଣିବା, ପ୍ରଥମ କରି ନୃତନ ଶସ୍ୟ ଓ ପନିପରିବା ଭକ୍ଷଣ କରିବା ପ୍ରଭୃତିରେ ନିଜ ଆନୁଗତ୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥିନା କରିଥାନ୍ତି । ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ପାଳନ ଓ ଦେବଦେବୀ ଉପାସନାର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଗୋଷୀ ଜୀବନର ସୁରକ୍ଷା, ଜମିର ଉର୍ବରତା, ଭଲ ବୃଷ୍ଟିପାତ, ପ୍ରବୃର ଫସଲ ଅମଳ, ଗୋ-ସଂପଦର ସୂରକ୍ଷା, ଡଙ୍ଗର ପାହାଡ଼, ନଦୀଝୋଲା, ବଶକଙ୍ଗଲ ପ୍ରଭୃତିର ଅଭିବୃଦ୍ଧି, ରୋଗଶୋକରୁ ରକ୍ଷା, ଅନିଷ୍ଟ ଗ୍ରହଙ୍କ କୋପରୁ ରକ୍ଷା ଓ ସର୍ବୋପରି ସାମୂହିକ ମଙ୍ଗଳକାମନା । ଏଥିପାଇଁ ଏମାନେ ପଶୁପକ୍ଷୀ ବଳି ଓ ମଦ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରି ସଂପୃକ୍ତ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ସତ୍ତୋଷ ବିଧାନ କରିବା ନିମତେ ଯତ୍ପରୋନାସ୍ତି ଉଦ୍ୟମ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଆଲେଖ୍ୟର ପେଣ୍ଡିଆ ଆଦିବାସୀ ସଂପ୍ରଦାୟକ ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ଓ ଜାନିଯାତ୍ରୀ ସଂପର୍କରେ କିଞ୍ଚ୍ ଆଲୋକପାତ କରାଯାଉଛି ।

ପେଣ୍ଡିଆମାନେ ହେଉହଡି ଭାରତୀୟ ଆର୍ଯ୍ୟଗୋଷୀ ଭାଷା ପରିବାରରେ ଜନଜାତି । ଏମାନେ ମୁଖ୍ୟତଃ ଅବିଭକ୍ତ କୋରାପୁଟ ଜିଲ୍ଲାର ବୋରିଗୁନ୍ତା, କୁନ୍ଦ୍ରା, ଜୟପୁର ବ୍ଲକରେ ବହୁଳଭାବେ ବାସ କରନ୍ତି । କୋଟପାଡ, ମାଲକାନଗିରି ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କେତେକ ଅଞ୍ଚଳରେ ସ୍ୱନ୍ଧ ସଂଖ୍ୟକ ପେଣ୍ଡିଆ ବସବାସ କରିଥିବା ଦେଖାଯାଏ । ଓଡ଼ିଶାରେ ପେଣ୍ଡିଆମାନଙ୍କ ଇନସଂଖ୍ୟା ୧୧,୩୯୯ ଜଣ ଥିବା ବେଳେ କେବଳ ଅବିଭକ୍ତ କୋରାପୁଟ ଢିଲ୍ଲାରେ ଏମାନଙ୍କ ଢନସଂଖ୍ୟା ୮,୭୬୪ ଜଣ । ଏମାନେ ସାଧାରଣତଃ ସମତଳ ଅଞ୍ଚଳ ଓ ନଦୀ ଅବବାହିକା ଅଞ୍ଚଳରେ କେଉଁକାଳରୁ ବସତି ସ୍ଥାପନ କରିଆସ୍ୱଛନ୍ତି, ନିର୍ବୟ କରିବା କଞ୍ଜକର । ବୟସ୍କ ପେଣ୍ଡିଆ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷଙ୍କ ମତରେ ଏମାନେ ସର୍ବ ପ୍ରଥମେ ମଧ୍ୟପ୍ରଦେଶରୁ ଷଲି ଆସି ତଦାନୀଚନ ନନ୍ଦପୁର ରାଚ୍ୟରେ ବସତିସ୍ଥାପନ କରିଥିଲେ । ନନ୍ଦପୁର ରାଜାଙ୍କ ଏକ ହାତୀକୁ ମାରି ଦେଇଥିବାରୁ ଏମାନଙ୍କୁ ତତ୍କାଳୀନ ରାଜା ତୁରନ୍ତ ସେହି ସ୍ଥାନ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ଆଦେଶ ଦେଇଥିଲେ । ରାଜଦଶ୍ଚ ଭୟରେ ଏମାନେ ନନ୍ଦପୁରର ପେଟକନା ଗ୍ରାମରୁ ୟଲିଆସି କୁନ୍ଦ୍ରା, ବୋରିଗୁଲ୍ଲା ଓ ଜୟପୁର ଅଞ୍ଚଳରେ ସ୍ଥାୟୀଭାବେ ବସତି ସ୍ଥାପନ କରି ରହିଛନ୍ତି । ଏମାନେ ପେଟକନା ଗ୍ରାମରୁ ଆସିଥିବାରୁ ଏମାନଙ୍କୁ 'ପେଣ୍ଡିଆ' ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ପୁନଶ୍ଚ, କେତେକ ବୟସ୍କୃଙ୍କ ମତରେ

| ହାଇ୍ବା ଓ ପେଣ୍ଡିଆ ଏକ ଜନଗୋଷୀ ।             | ଏହି |
|------------------------------------------|-----|
| ଦୁଇଗୋଷୀଙ୍କ ଧର୍ମୀୟ ଓ ସାମାଜିକ ଜୀବନ ଏହ      | କ ଓ |
| ଅଭିନ୍ନ । ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାରିବାରିକ ଓ ବୈବା | ହିକ |
| ସମ୍ପର୍କ ରହିଆସିଛି ।                       |     |

ପେଣ୍ଟିଆନାନଙ୍କ କଥିତ ଭାଷା ସ୍ଥାନୀୟ ସଂଯୋଜକ ବୋଲି 'ଦେଶିଆ' ଏହି ଭାଷାରେ ଏମାନଙ୍କ ନିଜସ୍ୱ ମୋଖିକ ଲୋକସାହିତ୍ୟ ରହିଛି । ଏମାନଙ୍କ ଉଲିଚଳଣି, ବେଶଭୂଷା, ପ୍ରଥାପରମ୍ପରୀ, ପର୍ବପର୍ବାଣି, ନୃତ୍ୟଗୀତରେ ଲୋକସଂଷ୍ଟୃତିର ପ୍ରାଣପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ । ପେଣ୍ଟିଆ ଗ୍ରାମ ବର୍ଷସାରା ଉତ୍ସବ ମୁଖର । ଜୀବନର ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ପର୍ଯ୍ୟାୟ ପୂଜାପାର୍ବଣ ଓ ନୃତ୍ୟଗୀତରେ ସମାହିତ ହୋଇଥାଏ । ଏମାନଙ୍କ ମୁଖ୍ୟ ଜୀବିକା କୃଷି ହୋଇଥିବାରୁ ଅଧିକାଂଶ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ କୃଷିଭିରିକ । ଏମାନଙ୍କ କଥିତ ଭାଷାରେ ବାର ମାସର ନାମ ଓ ପାଳିତ ପର୍ବପର୍ବାଣିଗୁଡ଼ିକ ହେଲା:

| ଓଡ଼ିଆ ଓ ଦେଶିଆ     | <u>ପର୍ବପର୍ବାଣି ଓ ପ୍ରଜାପାଠ</u> |
|-------------------|-------------------------------|
| ଭାଷାରେ ମାସର ନାମ   |                               |
| ବୈଶାଖ(ବଇଶାକ୍)     | -                             |
| ଚ୍ୟେଷ(ଲାଷି)       | -                             |
| ଆଷାଢ଼(ଆସାଡ଼୍)     | ଉଁଆସ୍ ପରବ୍ –                  |
|                   | ରୋଗପୋକରୁ ରକ୍ଷା                |
| ,-                | ନିମତେ ଭୂମି ପୂଜା               |
| ଣ୍ଡାବଶ(ବାନ୍ଦାପନା) | ବାନ୍ଦାପନା ପରବ୍ –              |
|                   | କୃଷି ଉପକରଣ ପୂଜା               |
| ଭାଦ୍ରବ(ଅସା)       | ଅସା ପରବ୍ –                    |
|                   | ନୂଆଖିଆ                        |
| ଆଶ୍ୱିନ(ଦଶରା)      | ଦଶ୍ରା ପରବ୍ –                  |
|                   | ଅସଶସ ପୂଚ୍ଚା                   |
| କାର୍ଭିକ(ଦିଆଲି)    | ଦିଆଲି ପରବ୍ –                  |
|                   | ଗୋସଂପଦ ପୂଚ୍ଚା                 |

| ମାର୍ଗଶୀର(ପଣ୍ଟ) | ପାଣ୍ଡୁ ପରବ୍ -ଡୁନ୍ନା   |
|----------------|-----------------------|
|                | ଓ ଇଷଦେବୀଙ୍କୁ ପୂଚ୍ଚା   |
| ପୋଷ(ପୂଷ୍)      | ପୁଷ୍ ପରବ୍ -ନୂଆ        |
|                | ଶିୟ ଓ ପନିପରିବା        |
|                | ଭକ୍ଷଣ                 |
| ମାଘ(ମାଗ୍)      | ମାଗ୍ ଯାତରା –          |
|                | ସୂର୍ଯ୍ୟଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଜା |
| ପାଲ୍ଗୁନ(ପଗୁନ)  | ହଲ୍ପଡ଼ି ଯାତରା         |
| ଚୈତ୍ର(ଚଇତ୍)    | ଚଇତ୍ ପରବ୍ –ବିହନ       |
|                | ପୂଚ୍ଚା, ନୂଆ ଆୟ ଓ      |
|                | କାନ୍ଦୁଲ ପୂଚ୍ଚା ।      |
|                |                       |

ଉଆଁସ ପରବ୍ - ପେଣ୍ଡିଆମାନେ ଆଷାଢ଼ମାସ ଅମାବାସ୍ୟା ଦିନ ଉଆଁସ ପରବ୍ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଫସଲକୁ ରୋଗପୋକ ଦାଉରୁ ରକ୍ଷା କରିବା ଓ ପ୍ରଚୁର ଫସଲ ନିମନ୍ତେ ଏହି ପର୍ବଟିକୁ ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ବୈଶାଖ ମାସରେ ଜମି ପ୍ରସ୍ତୁତି ପରେ ବେଡ଼ା (ଜମି) ଯାତରା ହୋଇଥାଏ । ଦିଶାରୀଙ୍କ ସହ ପରାମର୍ଶ କରି ଏହି ପରବ୍ର ଯୋଗ ପ୍ଥିର କରାଯାଏ । ଆଷାଢ଼ ଅମାବାସ୍ୟା ଦିନ ଗାଁଁର ପୂଜାରୀ ଗ୍ରାମଦେବତୀ 'ହୁଷି'କୁ ପୂଚ୍ଚା କରିଥାନ୍ତି । ତାପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ନିଚ୍ଚ କମିରେ ଧରଣୀମାତାଙ୍କୁ ପୂଚ୍ଚା କରିଥାନ୍ତି । କମିରେ କୁକୁଡ଼ା, କୁକୁଡ଼ା ଅଶା ବଳି ଦେଇ କେନ୍ଦୁଡାଳ, କିଆକନ୍ଦା, ଦେଉବାଡ୍ନି କନ୍ଦା, ବାଘ ନଖ ଓ ବଡ଼ରାଇିଆ ପତ୍ର ପୋଡିଥାନ୍ତି । ଏହିପରି କଲେ ଫସଲରେ ରୋଗପୋକ ଲାଗି ନଥାଏ ବୋଲି ପେଣ୍ଡିଆମାନଙ୍କ ଦୃତ ବିଶ୍ୱାସ । ଏମାନେ ନିଜଘର ଇଷଦେବୀ ଓ ପିତୃପୁରୁଷକୁ ପୂଜା କରି ସୁଖ ଓ ଶାଡି କାମନା କରିଥାନି । ବାନ୍ଦାପନା ପରବ୍ –ପେଣ୍ଡିଆମାନେ ଏହି ପରବ୍ଟିକୁ ଶ୍ରାବଶ ପୂର୍ତ୍ତିମା ଦିନ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ

ଧାନ ଓ ମାଶିଆ ରୂଆ କାର୍ଯ୍ୟ ସରିଯାଇଥାଏ ।

ଲଙ୍ଗଳ, କୁଆଳି ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କୃଷି ଉପକରଣ ସବୁର କାମ ନଥିବା ହେତୁ ଏଗୁଡ଼ିକୁ ସଯନ୍ରେ ଆଗାମୀ ରତ୍ୱର ଊଷ ପାଇଁ ରଖାଯାଏ । ଏହି ପରବ୍ ଦିନ କୃଷି ଉପକରଣ ସବୁକୁ ଭଲଭାବେ ଧୋଇ ଘରେ ପୂଚ୍ଚା କରାଯାଏ । ଏଣୁ ଏହି ପରବକୁ ଇଙ୍ଗଳ ଧୁଆ ପୁନେଇଁ ବୋଲି ମଧ୍ୟ କେହି କେହି କହିଥାନ୍ତି । ବାନ୍ଦାପନା ପରବ ପାଳନ ବେଳେ ଧାନ ଓ ମାଶିଆ ଗଛ ସାମାନ୍ୟ ବଢ଼ିଯାଇଥାଏ । ପେଣ୍ଡିଆମାନେ ଘର ଦ୍ୱାର ଲିପାପୋଛା କରି ପୁରୁଷମାନେ ନୂଆ ପଇତା ପିନ୍ଧନ୍ତି । ନିଚ୍ଚ ଚ୍ଚମିରୁ ଧାନଗନ୍ଧ ଓ ଅନ୍ୟ କାହା ଜମିରୁ ମାଣ୍ଡିଆ ଗନ୍ଧ ଆଣି ନିଚ୍ଚ ଘରେ ପୂଚ୍ଚା କରନ୍ତି । ଏହି ପୂଚ୍ଚାରେ ଧାନ ଓ ମାଣ୍ଡିଆ ଗଛକୁ ବିବାହ କରିଥାନ୍ତି । ଧାନଗଛକୁ ବର ଓ ମାଣ୍ଡିଆ ଗଛକୁ କନ୍ୟା ଭାବେ ଫୁଲ, ସିନ୍ଦୂର, ଧୂପଦୀପ, ଊଉଳ, କ୍ଷୀର, ନଡ଼ିଆ, କଦଳୀ ପ୍ରଭୃତି ସହ ମହାଆନନ୍ଦରେ ପୂଚ୍ଚା କରି ପ୍ରଚୁର ଫସଲ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାନ୍ତି ।

ଅସା ପରବ୍ - ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆଦିବାସୀ ନୂତନ ଶସ୍ୟ ଓ ପନିପରିବା ଉତ୍ପାଦନ ପରେ କୃତଞ୍ଚତା ସ୍ୱରୂପ ଦେବଦେବୀ ଓ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରିବା ପରେ ହିଁ ନିଜେ ଭକ୍ଷଣ କରିଥାନ୍ତି । ଅସା ପରବ୍ ସମୟ ବେଳକୁ ଡଙ୍ଗର ଧାନ ପାଚିବା ଆରୟ ହୋଇ ଯାଇଥାଏ । ଏହି ପରବ୍ରେ ନୂଆଧାନର ୟଉଳକୁ ପ୍ରଥମ କରି ଭକ୍ଷଣ କରୁଥିବାରୁ ଏହାକୁ ନୂଆଖିଆ ପରବ୍ ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଦିଶାରୀଙ୍କ ପରାମର୍ଶ କ୍ରମେ ଭାଦ୍ରବ ମାସର ପଞ୍ଚମୀ କିୟା ଦଶମୀଦିନ ଅସାପରବ ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ଦିନ ଘରଦ୍ୱାର ଲିପାପୋଛା କରାଯାଏ । ପରିବାରର ସମସ୍ତେ ନୂଆ ଲୁଗା ପିନ୍ଧନ୍ତି । ପ୍ରଥମେ ଗ୍ରାମଦେବତୀ 'ହୁଣ୍ଡି'ଙ୍କୁ ନୂଆଧାନ କେଣ୍ଡା, ଫୁଲ, ସିନ୍ଦୂର, ଧୂପଦୀପ, ନଡ଼ିଆ, କଦଳୀ ପ୍ରଭୃତି ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ । ପୂଜାରୀ ଗାଁର ରକ୍ଷାକର୍ତ୍ରୀ ଦେବୀ ହୁଣ୍ଡିଙ୍କୁ ଗାଁଲୋକଙ୍କ ସୁଖ, ସମୃଦ୍ଧି

ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାନ୍ତି । ହୁଷ୍ଡିକୁ ଅର୍ପଣ କରାଯାଇଥିବା ନୂଆଧାନ କେଣ୍ଡାସବୁକୁ ପୂଚ୍ଚାରୀ ଗାଁର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରେ ସହିତ ଗୁଡ଼ ମିଶାଇ ବାଟନ୍ତି । ଏହାକୁ କଦଳୀ ପତ୍ରରେ ଘରର ଇଷଦେବୀ ଠାକୁରାଣୀ ଓ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରବି । ଘରର ଦ୍ୱାରବନ୍ଧରେ ଦୀପଧୂପ, ଫୁଲ ଓ ସିନ୍ଦୁର ଦେଇ ପୂଚ୍ଚା କରାଯାଏ । ଏହାପରେ ପେଣ୍ଡିଆ ଘରର ବୋହୂମାନେ ନୂଆହାଷିରେ ନୂଆୟଉଳ, କ୍ଷୀର, ଗୁଡ଼ ଓ ତାଲି ମିଶାଇ ଚରୁଭାତ୍ ରାନ୍ଧରି । ଏହି ଚରୁଭାତକୁ ଶାଳପତ୍ର ଚକ୍ନି ବା ଦନାରେ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ । ଘରର ସମଞ ଲୋକେ ଏକାଠି ବସନ୍ତି । ରଦ୍ଧା ଯାଇଥିବା ଚରୁଭାତ ବଢ଼ାଯାଏ । ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଘରର ବୟସ୍କୁ ବ୍ୟକ୍ତି ଖାଇବା ପରେ ଅନ୍ୟମାନେ ମୁଣ୍ଡିଆ ମାରି ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏହି ଚରୁଭାତକୁ ଘରର ବିବାହିତା ଝିଅ ଓ ଅନ୍ୟ ପରିବାରର ଲୋକଙ୍କୁ ଦିଆଯାଇ ନଥାଏ । ବର୍ଷସାରା ପେଟପୁରା ଖାଇବାକୁ ମିଳୁ ବୋଲି ସମସ୍ତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ନାଚ ଗୀତରେ ଅସା ପରବ୍ଟିକୁ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ବଶ୍ରା ପରବ୍ - ଆଶ୍ୱିନ ମାସର ଦଶହରା ଦିନ ଗାଁର ପୂଜାରୀ ହୁଣିଘରେ ଫୁଲ, ଧୂପଦୀପ, ସିନ୍ଦୂର, ୟଉଳ, ନଡ଼ିଆ, କୁକୁଡ଼ା ପ୍ରଭୃତି ପୂଜାସାମଗ୍ରୀ ନେଇ ଦେବୀଙ୍କ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଏହିଠାରେ ଦେବୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକ 'ଲାଠି' ପୂଜା କରାଯାଏ । ତାପରେ ଲୋକେ ନିଜଘରେ ଥିବା ଅସଶସ୍ତ; ଯଥା: ଧନୁତୀର, ଖଣ୍ଡା, ବହ୍ଛୀ, ଟାଙ୍ଗିଆ, ହୁରୀ, କାତି, ବନ୍ଧୁକ ପ୍ରଭୃତିକୁ ସଫାସୁତୁରା କରି ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ସେଦିନ ଘରର ଇଷଦେବୀ, ଡଙ୍ଗରଦେଇ, ବାମନଦେଇ, ବାରଖଣ୍ଡ ଗ୍ରାମର ରକ୍ଷାକର୍ତ୍ରୀ ଭଣାରୁଣୀଦେବୀଙ୍କୁ ପଶୁପକ୍ଷୀ ବଳି. ପ୍ରଦାନ ପୂର୍ବକ ପୂଜା ଆରାଧନା କରାଯାଏ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଗ୍ରାମର ହୁଣିଦେବୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକ ସୁନ୍ଦର ଓ ସୁସଜିତ ଲାଠିମାନ ବାଜା ପଟୁଆରରେ ସ୍ଥାନୀୟ ଦଶରା ପଡ଼ିଆରେ ବିଜେ କରାଯାଏ । ଏଠାରେ ଦେବୀଙ୍କ ପୂଚ୍ଚା ମହାସମାରୋହରେ କରାଯାଏ । ଦୋକାନ ବଳାର, ନାଚଗୀତ, ବନ୍ଧୁମିଳନ ଓ ମଉଚ୍ଚ ମଚ୍ଚଲିସରେ ଆବାଳବୃଦ୍ଧବନିତା ଦଶରା ଯାତରା ଉପଭୋଗ କରବି ।

ବିଆଲି ପରବ୍ – ପେଣ୍ଡିଆମାନେ ଗୋ-ସଂପଦର ସୁରକ୍ଷା ନିମତେ କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ ଦିଆଲି ପରବ୍ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଗାଈଗୋରୁ ରହିଥାଏ, ସେମାନେ ନିର୍ଣ୍ଣିତଭାବେ ଏହି ପରବଟି ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏଣୁ ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ 'ଗୋରୁ ରଇଲେ ଦିଆଲି, ବେଟା ଉଇଲେ ବୂଆରି', (ଅର୍ଥାତ୍ ଗୋରୁଗାଈ ଥିଲେ ଦିଆଲି ପରବ ମନାଯାଏ, ପୁଅ ଥିଲେ ବୋହ୍ଟିଏ ଖୋଜାଯାଏ) ବୋଲି ଲୋକୋକ୍ରିଟିଏ ପ୍ରଚଳିତ । ଗାଁର ନାୟକ ଦିଶାରୀଙ୍କ ସହ ପରାମର୍ଶ କରି କେଉଁ ଦିନ ଏହି ପରବ ପାଳନ କରାଯିବ ବୁଝିଥାନ୍ତି । ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିନ ପରବ ପାଳନ ପାଇଁ ସଚ୍ଚବାଚ୍ଚ ଆରୟ ହୋଇଯାଏ । ପରବ ଦିନ ନିଚ୍ଚ ଗାଈଗୋରୁ ମାନଙ୍କୁ ହଳଦି, ସିହ୍ର ଫୁଲମାଳ ପିନ୍ଧାଇ ଦିଆଯାଏ । ଗୋରୁମାନଙ୍କ ମୁଷରେ ଅରୁଆ ଷଉଳ ପକାଇ ଜୁହାର କରନ୍ତି । ଲାଉ, ବୋଇତାଳୁ, କଖାରୁ, କାକୁଡ଼ି, ଝୁଡ଼ୁଙ୍ଗ ପ୍ରଭୃତି ପନିପରିବା ମିଶାଇ ଖେତେଡ଼ି ରହାଯାଏ । ଏହି ଖେଚେଡ଼ିକୁ ଏକ କୁଲାରେ କିୟା ଉଙ୍ଗୁଡ଼ିରେ ରଖି ଗାଈଗୋରୁକୁ ଖାଇବାକୁ ଦିଆଯାଏ । ଗାଈ ଜଗୁଆଳ ବା ଗଉଡ଼ ଦେହରେ କଳା ଓ ରଙ୍ଗମାଟି ବୋଳି ବିଭିନ୍ନ ବାଳା ବଳାଇ ଗୋପାଳଙ୍କ ଘର ଆଗରେ 'କକିର୍ ନାଟ୍' କରିଥାନ୍ତି । ସେ ହୁଡିଦେବୀଙ୍କଠାରେ ପୂଜା କରି ଅଣାଯାଇଥିବା ଦଉଡ଼ିକୁ ଗାଈଗୋରୁଙ୍କ ବେକରେ ବାହିଥାନ୍ତି । ତା'ପରେ ପଡ଼ିଆରେ 'ଗରଦନ୍ ପୂଜା' କରାଯାଏ । ଏହି ପଡ଼ିଆରେ ଗୋ-ରକ୍ଷାକର୍ତ୍ତୀ ଠାକୁରାଣୀଙ୍କୁ ଛେଳି ଓ କ୍କୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇ ପୂଜା କରାଯାଏ।

ଏଠାରେ ଗୋଟିଏ କୂଲାରେ ରଖାଯାଇଥିବା ଧାନକୁ ଯାହାର ଗୋରୁ ସର୍ବ ପ୍ରଥମେ ଖାଏ, ସେହି ଗୋରୁମାଲିକଙ୍କଠାରୁ ଅଧିକ ଟଙ୍କା ଆଦାୟ କରିଥାଏ । ଗୋପାଳକମାନେ ଗଉଡ଼କୁ ଧାନ, ୟଉଳ, ଟଙ୍କା ଓ ଲୁଗାପଟା ଇତ୍ୟାଦି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏମାନେ ଧାନଖେଡ଼ (ଧାନକେଣ) ସବୁକୁ ସୁନ୍ଦର ଭାବେ ଗୁନ୍ତି ଘରର ଦ୍ୱାରବନ୍ଧରେ ବାନ୍ଧିଥାନ୍ତି । ଏହାକୁ ସ୍ଥାନୀୟ ଭାଷାରେ 'ଧାନ୍ ହେଲା' ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଏହି ଦିନ ଗଉଡ଼କୁ ତାର ପ୍ରାପ୍ୟ ଦିଆଯାଇ ପରବର୍ତ୍ତୀ ବର୍ଷରେ ଗୋରୁ ଜଗିବା ପାଇଁ ବୁକ୍ତି କରାଯାଇଥାଏ ।

ପୁଷ୍ପରବ୍ – ପୋଷମାସର ଆଗମନରେ ଆଦିବାସୀ ଗାଁଗୁଡ଼ିକ ସଂଗୀତର ମଧୁର ମୂର୍ଚ୍ଛନାରେ ମୁଖରିତ ହୋଇଯାଏ । ଆଦିବାସୀ ଲୋକପ୍ରାଣରେ ଅପୂର୍ବି ଉତ୍ସାହ ଓ ଉନ୍ନାଦନା ଭରିଯାଏ । ସେ ପ୍ରୋଷର ହାଡ଼ଭଙ୍ଗା ଶୀତକୁ ଖାତିର ନକରି ନାଚ, ଗୀତ ଓ ପରବ୍ ପାଳନରେ ମଚ୍ଚଗୁଲ ହୋଇ ଉଠେ । ପୌଷର କହ୍ନ ଆକାଶରେ ହସିଲେ ଆଦିବାସୀ ପଲ୍ଲୀରୁ ସନ୍ଧ୍ୟା ହେଲେ ମନମତାଣିଆ ସଂଗୀତର ସ୍ୱର ବନଭୂମିକୁ ଚହଲାଇ ଦିଏ । ଏହି ପରବ୍ ବେଳକୁ ଜମିରୁ ଧାନ ଫସଲ ଅମଳ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏଣୁ ଉତ୍ପାଦିତ ଧାନ ବିକି ଖର୍ଚ୍ଚ ତୁଲାଇଥାନ୍ତି । କମିହୀନମାନେ ଧାରଉଧାର କରି ଧୁମ୍ଧାମରେ ପରବ୍ ପାଳନ କଗିବାକୁ ପଛେଇ ନଥାନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ବିଶେଷ କାମଧନ୍ଦା ନଥିବା ହେତୁ ପୌଷମାସରୁ ଚୈତ୍ରମାସ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ପାଳନ, ନାଚଗୀତ ଓ ମଉଚ୍ଚ ମଚ୍ଚଲିସ କରିବାକୁ ଆଦିବାସୀମାନେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଗାଁ ଗାଁରେ ନାଟଦଳମାନ ସଦ୍ଧ୍ୟା ହେଲେ ଆସର କମାଇ ଦିଅନ୍ତି । ଏହି ମାସରେ ପେଣ୍ଡିଆ ଗାମର ୧୫/୨୦ ଜଣ ଯୁବକ ରଙ୍ଗବେରଙ୍ଗର ପୋଷାକ ପିହି, ମୁଣ୍ଡରେ ମୟୂରଚୂଳର ପଗଡ଼ି ଓ ପାଦରେ ଘୁଙ୍ଗୁର ବାହ୍ଧି ଓ ହାତରେ ବାଉଁଶ ବାଡ଼ି (ଯେଉଁ ବାଉଁଶ ବାଡ଼ିର ଅଗ୍ରକୁ ଋରିଫାଳ

କରାଯାଇଥାଏ) ଧରି 'ବାଣାହୁଲିଆ ନାଟ' କରିବା ପାଇଁ ବିଭିନ୍ନ ଗାଁକୁ ବୁଲି ଯାଆନ୍ତି । ଏହି ନୃତ୍ୟର ଶୈଳୀ ଓ ବାଦ୍ୟନାଦ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମନୋରଞ୍ଜକ ଓ ଉପଭୋଗ୍ୟ । ଏହି ନୃତ୍ୟଦଳ ପୋଷ ଅମାବାସ୍ୟା ପରଦିନ ନିକ ଗାଁରୁ ବାହାରି ଦୀର୍ଘ ପନ୍ଦରଦିନ ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରାମ ବୁଲି ବୁଲି ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରିଥାନ୍ତି । ଏମାନେ ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରାମରୁ ଧାନ, ୟଉଳ ଓ ପଇସା ସଂଗ୍ରହ କରି ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ଦିନ ନିକ ଗାଁକୁ ଫେରନ୍ତି । ଏହିଦିନ ନିକ ଗାଁରେ ସଂଗୃହୀତ ୟଉଳ ଓ ଅର୍ଥରେ ସମୟେ ମିଶି ଭୋକି କରି ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏମାନେ ଆଖପାଖ ଗାଁ ବୁଲି ଦୁଇ ଗାଁ ମଧ୍ୟରେ ଉଉମ ବୁଝାମଣା ଓ ବନ୍ଧୁତା ପ୍ରାପନ କରିଥାନ୍ତି ।

ପେଣ୍ଡିଆମାନଙ୍କ ପୋଷ ପରବର ପରିସମାପ୍ତି ଘଟିଥାଏ ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ଦିନ । ଏହି ଦିନ ଗାଁର ପୂଚ୍ଚାରୀ ହୁଷିଦେବୀଙ୍କୁ କାଳିଆ କୁକୃଡ଼ା, ନଡ଼ିଆ, ଫୁଲ, ଧୂପଦୀପ ଅର୍ପିଶ କରି ଗାଁର ସାମୂହିକ ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରିଥାନ୍ତି । ପେଣ୍ଡିଆ ସ୍ତୀଲୋକମାନେ ନିଚ୍ଚ ଘରକୁ ଲିପାପୋଛା କରି ନୂଆ ହାଶିରେ ଊଉଳ, ରାଶି ଓ ଗୁଡ଼ ମିଶାଇ ଚରୁଭାତ ରାନ୍ଧନ୍ତି । ଏହାକୁ ଘରର ଇଷଦେବୀ ଓ ତୁନ୍ତାଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରି ପରିବାରର ସମସ୍ତେ ଏକାଠି ବସି ଖାଇଥାନ୍ତି । ପିଲାମାନେ ବିଭିନ୍ନ ବେଶପୋଷାକରେ ପଟୁଆର ବାହାର କରି ଘରଘର ବୁଲି ଧାନ, ଋଉଳ ଓ ପଇସା ମାଗିଥାନ୍ତି । ଏହାକୁ 'ଛେର୍ ଛେରା' କୁହାଯାଏ । ରାତିରେ ସ୍ତାଲୋକମାନେ ଲିଆ, ଗୁଡ଼, କଦଳୀ ଇତ୍ୟାଦି ପରିଚିତ ଘରମାନଙ୍କୁ ଉପହାର ସ୍ୱରୂପ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏମାନେ ଦଳଦଳ ହୋଇ 'ପାନିଆ ଜୁନିଆ ମୁଟେକ୍ ଊଉଲ୍ ଦିଆକିନା' ମାଗିଥାନ୍ତି । ସଂଗୃହୀତ ଋଉଳ ଓ ପଇସାରେ ସମସ୍ତେ ମିଶି ଭୋଚ୍ଚିଭାତ କରି ଖାଇଥାନ୍ତି । ରାତିସାରା ଡେମସା ନାଚ ଓ ଗୀତର ମଧୁର ମୂହିନା ତୋଳି ଅଫୁରବ

ଆନନ୍ଦ ପାଇଥାନ୍ତି । ଏହି ପରବ୍ରେ ଆଦିବାସୀମାନେ ନୂଆ ଶିୟ ଓ ପନିପରିବା ରାହ୍ଧି ନିଜଘର ଇଷ୍ଟଦେବୀ ଓ ଡୁନ୍ନାଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରି ନିଜେ ଖାଦ୍ୟ ଭାବେ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପରବ୍ ପୂର୍ବରୁ ଶିୟ ଜାତୀୟ ଶସ୍ୟ ଓ ପନିପରିବା ଦେବତା ଓ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରିବା ପରେ ହିଁ ନିଜେ ଖାଦ୍ୟଭାବେ ଗ୍ରହଣ କରିବା ପରମ୍ପରା ରହିଛି ।

ଚଇତ ପରବ୍ - ଏହି ପର୍ବଟି ଆଦିବାସୀ ରାଇଉଉଣୀ ମାନଙ୍କ ଏକ ମୁଖ୍ୟ ପର୍ବି । ପୂର୍ବେ ଏହି ପରବ୍ଟି କୋରାପୁଟ ଜିଲ୍ଲାରେ ଦୀର୍ଘ ଏକ ମାସ ଧରି ପାଳିତ ହେଉଥିବା ବୟସ୍କୁ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କଠାରୁ ପ୍ରକାଶ । ଏବେ କିନ୍ତୁ ଏହି ପରବ୍ଟି ୮/୧୦ ଦିନ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଏହି ପରବ୍ ପାଳନ ସମୟରେ ସବୁ କିଛି କାମଧନ୍ଦା ବନ୍ଦ କରାଯାଇଥାଏ । ପରବ୍ ପାଳନର ୧୦/୧୫ ଦିନ ପୂର୍ବରୁ ଗାଁମୁଖ୍ୟ 'ନାୟକ' ଚଲାନ୍ ଦ୍ୱାରା ଗାଁଲୋକଙ୍କୁ ଡକାଇ ଏକ ସଭା କରିଥାବି । ଏହି ସଭାରେ ପରବ୍ ପାଳନ ସଂପର୍କରେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଏ । ଘର ପିଛା କେତେ ୟଦା ଆଦାୟ କରାଯିବ ସ୍ଥିର କରାଯାଏ । ଦିଶାରୀର ପରାମର୍ଶକ୍ରମେ ପରବ୍ ପାଳନର ଯୋଗ ବୂଝି ସମସ ଆୟୋଚ୍ଚନରେ ଲାଗିପଡ଼ିତ । ଚଲାନ୍ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରୁ ଊନ୍ଦା ଆଦାୟ କରି ପରବ୍ରେ ପୂଜାପାଠ ନିମନ୍ତେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ପୂଜା ସାମଗ୍ରୀ ଯଥା: ବ୍ରେଳି, କୁକୁଡ଼ା, ନଡ଼ିଆ, ଧୂପ, ଦୀପ ଇତ୍ୟାଦି ବଚ୍ଚାରରୁ କିଣି ଆଣିଥାନ୍ତି ।

ଚଇତ ପରବର ପ୍ରଥମ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ହେଉଛି 'ଇଗର୍ନା'। ପରବ୍ର ପୂର୍ବଦିନ ଦିଶାରୀ ଗାଁ ବାହାରେ ଛେଳି, କାଳିଆ, ଧୋବଲା ଓ କଇରା କୁକୁଡ଼ା, କୁକୁଡ଼ା ଅଣା ଦେଇ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ଆବାହନ କରିଥାନ୍ତି। ପରବଦିନ ହୁଣ୍ଡି ଘରେ ଇଗରନା ପୂଜା କରାଯାଏ। ଏହି ପୂଳାରେ କୁଳୁଡ଼ା, ନଡ଼ିଆ, କ୍ଷୀର, ଗୁଡ଼, ଫୁଲ, ସିହୂର ଧୂପଦୀପ ଅର୍ପଣ କରି ଗାଁର ରକ୍ଷାକର୍ତ୍ରୀ ହୁଣ୍ଡିଙ୍କୁ ସବୁଷ କରାଯାଏ । ଏହି ପୂଳା ମିଳିତ ଭାବେ ଗାଁ ପୂଳାରୀ ଓ ଦିଶାରୀ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ଦିନ ଆୟ ଓ କାନ୍ଦୁଲକୁ ପ୍ରଥମ କରି ଦେବୀଙ୍କୁ ଭୋଗ ଲଗାଯାଏ । ଏହି ଦିନ ନୂଆ କରି ଆୟ ଓ କାନ୍ଦୁଲକୁ ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏହା ପୂର୍ବରୁ କାନ୍ଦୁଲ ଓ ଆୟ ଖାଇବା ମନା । ଯଦି କେହି ଏହାକୁ ଉଲଘଂନ କରନ୍ତି, ତେବେ ତାକୁ ଗାଁ ନାୟକ ଅର୍ଥ ଦଣ୍ଡରେ ହଣ୍ଡିତ କରିଥାନ୍ତି । ଦେବତାଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ ନକରି କୌଣସି ଦୃବ୍ୟ ବ୍ୟବହାର କରିବା ଦୋଷାବହ ବୋଲି ଆଦିବାସୀଙ୍କ ଦୃତ୍ ବିଶ୍ୱାସ ରହିଛି ।

ଚଇତପରବରେ ବିହନ ପୂଜା ମଧ କରାଯାଇଥାଏ । ଗାଁର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରୁ କିଛି କିଛି ଧାନ ବିହନ ସଂଗ୍ରହ କରାଯାଇ ହୁଷ୍ତିଘରେ ଏକାଠି ରଖାଯାଏ । ଏହି ବିହନକୁ ଦିଶାରୀ ମନ୍ତପାଠ କରି ପୂଚ୍ଚା କରିଥାବି । କିଛି ବିହନକୁ ହୁଷିଘର ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଦିଶାରୀ ବୁଣିଥାନ୍ତି । ଆଠଦିନ ପରେ ଏଥିରୁ ଗଳା ବାହାରିଥାଏ । ଭଲ ଗଢା ବାହାରିଥିଲେ ସେ ବର୍ଷ ଭଲ ଫସଲ ହୋଇଥାଏ ବୋଲି ଲୋକଙ୍କ ବିଶ୍ୱାସ ରହିଛି । ହୁଣିଘରେ ପୂଚ୍ଚା କରାଯାଇଥିବା ଧାନ ବିହନ ଓ ଆୟକୁ ଚଲାନ୍ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରେ କିଛି କିଛି ବାଣ୍ଡି ଦିଅନ୍ତି । ଲୋକେ ନିଜଘରେ ଥିବା ବିହନ ସହ ଏହାକୁ ମିଶାଇ ନିଜ ଜମିରେ ବୁଣିଥାତି । ଘରେ ସାଲୋକମାନେ ଊଉଳ ଓ କାନ୍ଦୁଲ ମିଶାଇ ଚରୁଭାତ ରାନ୍ଧନ୍ତି । ଘରର ଇଷ ଦେବୀ ଓ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ଚରୁଭାତ ଓ ଆୟ ଅର୍ପଣ କରିବା ପରେ ପରିବାରର ସମସ୍ତେ ଏକାଠି ବସି ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏହାର ପରଦିନ ଦିଶାରୀ ଓ ପୂଜାରୀ ପାଖ କଙ୍ଗଲରେ କୁକୁଡ଼ା ଓ ଅଣା ବଳିଦେଇ ଜଙ୍ଗଲଦେବୀକୁ ପୂଚ୍ଚା କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ଦିନ ପିଲାମାନେ ଛୋଟଛୋଟ ଶିକାର କରି ନାଚଗୀତ ଓ ପଟୁଆରରେ ବାହାରିଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଆରୟ

ହୋଇଥାଏ ବେଣ୍ପରବ୍ । ଗାଁର ବୟସ୍କୁମାନେ ବିଭିନ୍ ଅସ୍ତଶସ୍ତ ଧରି ଜଙ୍ଗଲକୁ ଶିକାର କରିବାକୁ ଯାଆନ୍ତି । ପୂର୍ବେ ଜଙ୍ଗଲରେ ହରିଣ, ସୟର, ଝିଙ୍କ ପୁଭୃତି ପଶୁପକ୍ଷୀ ଶିକାର ଯଥେଷ ମିଳୁଥିଲା । ଏଣୁ ଲୋକେ ତିନିଦିନ ଚଇତବେୟରେ ଯାଇ ବଣଢନ୍ତୁ ଶିକାର କରି ଆ<u>ଶ୍ୟ</u>ଲେ । ସଂପ୍ରତି କଙ୍ଗଲ ସଂପଦ କମିଗଲାଣି ଓ ବନ୍ୟଳନ୍ତୁ ଶିକାର ଦଶନୀୟ ଅପରାଧ ହୋଇଥିବାରୁ ବେଣ୍ଟ କରିବା ଏକ ପରମ୍ପରା ଭାବେ କରାଯାଉଛି । ପୁରୁଷମାନେ କଙ୍ଗଲକୁ ଶିକାର କରିବାକୁ ଯାଇଥିବା ବେଳେ ଗାଁରେ ସ୍ଥାଲୋକମାନେ ନୃତ୍ୟଗୀତରେ ସମୟ ବିତାଇଥାନ୍ତି । ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଶିକାରକୁ ଯାଇନଥାଏ ତାକୁ ସୀଲୋକମାନେ କାଦୂଅ ଓ ଗୋବରପାଣି ପକାଇ ଥଟା କରିଥାନ୍ତି । ପୁରୁଷମାନେ ଶିକାରରୁ ଫେରିବା ବେଳେ ନୃତ୍ୟଗୀତ ଓ ବାଚ୍ଚା ପଟୁଆରରେ ଆସନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ବାଟକୁ ସାଲୋକମାନେ ୟହିଁ ରହିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ଶିକାର ନପାଇ ଖାଲି ହାତରେ ଆସିଥିଲେ, ସାଲୋକମାନେ ଥଟ୍ଟାକରି ଗୀତ ଗାଇଥାନ୍ତି । ଆଣିଥିବା ଶିକାରକୁ ହୁଷିଘରେ ରଖି ଦେବାଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରନ୍ତି । ତା'ପରେ ଗାଁର ସବୁ ଲୋକମିଶି ଭୋଜି କରି ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ସ୍ତୀଲୋକମାନେ ଶିକାର କରିବା ଅଭିନୟ କରିଥାନ୍ତି । ଜଣେ ସ୍ତାଲୋକ ବଣଜନ୍ତୁର ଅଭିନୟ କରିଥାଏ । ଆଉକିଛି କଣ ଶିକାରୀ ହୁଅନ୍ତି । ଏହିପରି ୱାଲୋକମାନେ ଶିକାର କରିବା ଅଭିନୟ କରିଥାନ୍ତି । ଏହାକୁ ଡାଲ୍ ସୟର କୁହାଯାଏ । ପରବ୍ର ଶେଷ ଦୁଇଦିନ ପୁଅଝିଅମାନେ ରାୟାରେ ପଥର ଓ କାଠ ପକାଇ ଗାଡ଼ିମଟର ଅଟକାଇ 'ପାଜର୍' ମାରିଥାନ୍ତି । ଏଥିରୁ ସଂଗୃହୀତ ଅର୍ଥରେ ଭୋଚ୍ଚିଭାତ କରି ସମସ୍ତେ ଖାଇଥାନ୍ତି । ଚଇତ ପରବ୍ ଆଠାଦଶ ବିନ ଆବାଳବୃଦ୍ଧବନିତା ନୃତ୍ୟଗୀତ, ଭୋଚ୍ଚିଭାତ ଓ ମଦ୍ୟପାନରେ ଆନନ୍ଦ ପାଇଥାନ୍ତି । ରାତିସାରା ଢେମ୍ସା ନାଟ ଓ ଗୀତଗାନ ଋଲିଥାଏ । ଟିକେ ହେଲେ କ୍ଲାନ୍ତି

ଓ ଅବସାନ ନଥାଏ । ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ପର୍ବପାଳନରେ ଜୀବନକୁ ଉପଭୋଗ କରିବା ହେଉଛି ଆଦିବାସୀ ମଣିଷର ଏକାନ୍ତ ଅବଲୟନ । ଏଣୁ ଏମାନଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ପର୍ବପର୍ବାଣି ଓ ଉସ୍ବାନୁଷାନ ନୃତ୍ୟଗୀତ ବିନା ଜମେ ନାହିଁ ।

ପେଣ୍ଡିଆ ସଂପ୍ରଦାୟରେ ଯେଉଁ ପରିବାରର ସୂର୍ଯ୍ୟ ଗୋତ୍ର ହୋଇଥାଏ ଓ ତାଙ୍କର କୈାଶସି ଛୁଆର ମୂଛି।ରୋଗ ଥାଏ, ତେବେ ସେମାନେ ମାଘମାସରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଦେବତାଙ୍କ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଏହାକୁ ଏମାନେ 'ମାଘଯାତ୍ରା' କହିଥାତି । ଏହି ପୂଜା ଗାଁ ବାଶରେ କରାଯାଇଥାଏ । ସୂର୍ଯ୍ୟଦେବତାକୁ ଧଳା ଓ କଇରା କୁକୁଡ଼ାବଳି ପ୍ରଦାନ କରି ନିଚ୍ଚ ସନ୍ତାନର ଆରୋଗ୍ୟ କାମନା କରିଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ଅନ୍ୟ ଏକ ପୂଜା ହେଉଛି 'ବଉଳାଣି ଯାତ୍ରା' । ଏହା ପେଣ୍ଡିଆଙ୍କ ସମେତ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆଦିବାସୀମାନେ ମଧ୍ୟ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଆଷାଢ଼ ମାସରେ ଏକ କାଠର ଛୋଟ ବିମାନ କରି ତିନିଗାଁ ସନ୍ଧି ସ୍ଥାନରେ କୁକୁଡ଼ା ଓ ଛେଳିବଳି ଦେଇ ହାଡ଼ି ଦେଇଆସନ୍ତି । ଏହି ପୂଜାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଲା ଗ୍ରାମରୁ ଅନିଷ୍ଟ ଗ୍ରହ ଓ ଅପଦେବତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରି ଗାଁରୁ ବିଦାୟ କରିବା ଓ ଗ୍ରାମକୁ ଶାନ୍ତ ଓ ସୁସ୍ତ ରଖିବା । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ଏମାନେ ହୋଲି, ଦୀପାବଳୀ,

ରଥଯାତ୍ରା, ଗଣେଶ ପୂଜା, ଶ୍ରୀରାମନବମୀ, ଜନ୍ନାଷ୍ଟମୀ ପ୍ରଭୃତି ଉତ୍ସବରେ ମଧ୍ୟ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି ।

ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପର୍ବପର୍ବାଣି, ନୃତ୍ୟଗୀତ ଓ କାର୍ଯ୍ୟମାନ ଗୋଷୀଗତ । ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟରେ ପରସ୍ପର ସହଭାଗିତା ଓ ସହଯୋଗିତା ହେଉଚ୍ଚି ଏମାନଙ୍କ ସଂସ୍କୃତିର ବିଶେଷତ୍ୱ । ଗ୍ରାମର ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବପର୍ବାଣୀରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାର ଯଥାସାଧ୍ୟ ଊନ୍ଦା ଦେଇ ସକ୍ରିୟ ସହଯୋଗ କରିଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତି ସ୍ୱାର୍ଥ ଅପେକ୍ଷା ସମୂହ ସ୍ୱାର୍ଥକୁ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପୂଜାପାର୍ବଣ ଓ ପର୍ବପର୍ବାଣିରେ ଗୋଷୀଜୀବନର ସୁରକ୍ଷା ଓ ସାମୂହିକ ମଙ୍ଗଳ କାମନା ପାଇଁ ଆକୁଳ ଆବେଦନ ରହିଥାଏ । ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବପର୍ବାଣି ପାଳନ ମାଧ୍ୟମରେ ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବନ୍ଧୁତା, ଭ୍ରାତୃତ୍ୱ, ଏକତା ଓ ବିଭୁଚେତନା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ । ଆଧୁନିକତାର ଊପରେ ବାହ୍ୟ ସଂସ୍କୃତିର ମହନୀୟ ଗୁଣାବଳୀମାନ କୁମଶଃ ହଚ୍ଚିବାରେ ଲାଗିଛି । ଯାହାକି, ଏମାନଙ୍କ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଭିରିକ ଜୀବନ ପାଇଁ ଶୁଭଙ୍କର ନୁହେଁ ।

ତଥ୍ୟଦାତା-ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ମହେଶ୍ୱର ପେଣ୍ଡିଆ, ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଗୋରା ପେଣ୍ଡିଆ, ଶ୍ରୀମତୀ ଚମ୍ପା ପେଣ୍ଡିଆ, କୁନି ପେଣ୍ଡିଆ କାଉଡ଼ିଆଗୁଡ଼ା, ଭଗବାନ ପେଣ୍ଡିଆ, ଅଞ୍ଚଳା ।

> ଆଦିବାସୀ ଗବେଷଣା ମଞ୍ଚ, କୁହା, କୋରାପୁଟ- ୭୬୪୦୦୧



# ମୟୂରଭଞ୍ଜର କୁଡ୍ମାଲୀ ଭାଷାଭାଷୀ ଜନଜାତିଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣି

ଆଦିକନ୍ଦ ମହାନ୍ତ

କେତେକ ଲୋକଙ୍କ ଧାରଣୀ ଆଦିବାସୀ କହିଲେ ପୋଟିଏ ଜାତି । ହେଲେ ଆଦିବାସୀ କହିଲେ ଅନେକ ଜାତିକୁ ବୁଝାଏ । ସେମାନଙ୍କ ଭିତରୁ କିଏ ଅଞ୍ଜିକ୍ ଭାଷା କହଚି ତ କିଏ ଦ୍ରାବିଡ଼ ଭାଷା ଗୋଷୀର ପୂଣି କିଏ ବା ଆର୍ଯ୍ୟଭାଷା ଗୋଷୀ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ଭାଷା କହଚି । ମୟୂରଭଞ୍ଜରେ ସାନ୍ତାଳୀ, ମୁଣ୍ଡାରୀ, ଭୂମିଜ, କୂତ୍ମାଲୀ ଆଦି ବହୁ ଆଦିବାସୀ ଭାଷାଭାଷୀ ଲୋକ ବାସ କରଚି । ସେମାନଙ୍କ ଆୟର ବ୍ୟବହାର, ୟଲିଚଳଣି, ପର୍ବପର୍ବାଣି, ପୂଜାପାର୍ବଣ ଅଲଗା ଅଲଗା । ଏ ପ୍ରବହରେ କେବଳ କୂତ୍ମାଲୀ ଭାଷା ଗୋଷୀ ଆଦିବାସୀଙ୍କ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ବିଷୟ ଆଲୋଚିତ ହେଉଥିଲେ ବି ଏହି ପର୍ବ ସେ ଅନ୍ୟ ଆଦିବାସୀ ଭାଷାଗୋଷୀ ପାଳନ କରଚି ନାହିଁ ସେ କଥା ନୃହେଁ । କାରଣ ପାଖାପାଖି ବାସ କରୁଥିବାରୁ ପର୍ବ ପାଳନ ମଧ୍ୟରେ ପରସ୍ପର ଭିତରେ ସଂପର୍କ ରହିବା ସ୍ୱାଭାବିକ ।

କୁତ୍ମାଲୀ ଭାଷାଗୋଷୀ ଆଦିବାସୀଙ୍କ ମୁଖ୍ୟ ପର୍ବ ହେଉଛି ମକର ପର୍ବ । ଏହାକୁ ଏ ଭାଷାଗୋଷୀ ନବ ବର୍ଷ ଭାବେ ପାଳନ କରିଥାଆଡି । ଏହା ତିନିଦିନ ଧରି ପାଳିତ ହୁଏ । ମକର ସଂକ୍ରାନ୍ତିର ପୂର୍ବଦିନକୁ ବାଁଉଳି ଓ ପରଦିନକୁ ଆଖାନ୍ ନାମକରଣ କରି ଏହାକୁ ପାଳନ କରାଯାଏ ।

ମକର ପର୍ବର ସାତ ଦିନ ପୂର୍ବ ଦିନମାନଙ୍କରେ ଏ ଗୋଷୀର ଲୋକ ଘରଦ୍ୱାର, ଲୁଗାପଟା ପରିଷାର କରନ୍ତି । ଏହି ଅନୁଷାନର ନାମ 'ପୁଷ୍କାଲିଛାଡ଼ା' । ଅର୍ଥାତ୍ ନବବର୍ଷ ମକରକୁ ସ୍ୱାଗତ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ପୁରୁଣା ବର୍ଷର ସମୟ କାଳିମା (ପୁଷ୍କାଲି) ଦୂର କରିବା ହେଉଛି ଏ ଅନୁଷାନର ଲକ୍ଷ୍ୟ ।

ନବବର୍ଷ ମକରରେ ଭୁରି ଭୋଚ୍ଚନ ପାଇଁ ମାଂସ, ନାନା ଜାତିର ପିଠା, କ୍ଷୀରି ପୁରୀ ଆଦି ଆୟୋଜନ ହୁଏ । କାରଣ ଏ ଭାଷାଗୋଷୀର ଲୋକଗୀତ କହେ –

> "ଆକାଲ ବହର ଆଇଲ ଝଡ଼୍ ଉତାଇଁଲିଲ ୟ'ଲେର୍ ଖଡ୍ ଖୁବ୍ କୁଁଢ଼ା ତୁର୍କିଏ ଗେଲ ଢଳରେ ମାସ୍ ପିଠା ହବେକ୍ ମକରେ ।"

ଅର୍ଥାତ୍ "ଏ ବର୍ଷ ଆକାଲ୍ ବା ବୂର୍ତ୍ତିକ୍ଷ ପଡ଼ିଲା । ତା ସାଙ୍ଗକୁ ଅସମୟରେ ବନ୍ୟା ବି ହେଲା । ଘରର ୟଳ ବି ଭାସିଗଲା । ଯାହା ସବୁ ସଞ୍ଚ ରଖିଥିଲି ସବୁ ଏପରିକି ଖୁଦ କୁଷା ବି ରହିଲାନି । ତେବେ ବି ମକରକୁ ନିଷୟ ମାଂସ ପିଠା ଯୋଗାଡ଼ କରିବାକୁ ହିଁ ହେବ ।"

ତେଣୁ ମକରକୁ ଏ ଭାଷାଗୋଷୀ କେତେ ଗୁରୁଦ୍ୱ ଦିଅନ୍ତି ତାହା ଏ ଗାତରୁ ସ୍ପୃଷ । ପୁଣି ନବବର୍ଷ ମକରକୁ ସ୍ୱାଗତ କରିବା ପାଇଁ ଆୟୋଇନ ସହିତ ପୁରୁଣା ବର୍ଷକୁ ବିଦାୟ ଦେବାକୁ ବି ଭୁଲନ୍ତି ନାହିଁ । ନବବର୍ଷକୁ ମାଂସ ଓ ପିଠାରେ ସ୍ୱାଗତ କରୁଥିବା ବେଳେ ପୁରୁଣା ବର୍ଷକୁ ମାଛ ତରକାରୀ ଭିତରେ ବିଦାୟ ଦିଅନ୍ତି । ତେଣୁ ଏ ଭାଷା ଗୋଷୀର ପ୍ରତି ଗାଁରେ ସେଦିନ ମାଛଧରାର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରାହୁଏ ଏବଂ ସେଦିନ ପ୍ରତି ଘରେ ମାଛ ତରକାରୀ ହୁଏ । ଏ ଅନୁଷାନର ନାମ 'ବାଉଁଳି ଆଷ' ଅନୁଷାନ ।

ମକର ଦିନ କେବଳ ଖ୍ଆପିଆ ହୁଏ ଓ ବନ୍ଧୁମିଳନ ଭିତରେ ଦିନ କଟେ । ତେଣୁ ସମୟ ପିଠାପଣା ପ୍ରୟୁତି ତା' ପୂର୍ବ ଦିନ ସରେ । ଏହି ପିଠାପଣା ପ୍ରସ୍ତୁତି ପାଇଁ ସେଉଁ ଦେବତାକୁ ଆରାଧନା କରାଯାଏ ସେ ହେଉଛଡି 'ବାଉଁଳିବୁଡ଼ୀ' । ତିଆରି କରା ଯାଇଥିବା ପ୍ରଥମ ପିଠାଟି ଏହି ଦେବୀ 'ବାଉଁଳିବୁଜୀ' ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ । ସବୁ ପ୍ରକାର ପିଠା ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଖାଦ୍ୟ ସାମଗ୍ରୀ ଅର୍ପଣ କରିବା ଅନୁଷାନକୁ 'ବାଉଁଳି ବାଁଧା' ଅନୁଷାନ କୁହାଯାଏ । ସେ ଦିନ ରାତିରେ ପଶୁପକ୍ଷାଙ୍କ ତାକ ଶୁଣି ପୂରା ବର୍ଷଟି କିପରି କଟିବ ନିର୍ଷୟ କରାଯାଏ । ଏହି ତାକ ଶୁଣିବାକୁ 'ବାଉଁଳି ଡାକ' କୁହାଯାଏ ।

ମକର ଦିନ ସମସ୍ତେ ସକାଳେ ନଦୀ ପୋଖରୀରେ ବୂଡ଼ ଦିଅନ୍ତି । ଏପରିକି ରୋଗୀମାନଙ୍କୁ ବି ପାଣି ଛିଞ୍ଚ ଦିଆଯାଏ । ଏହାକୁ 'ମକରଡୁବ୍' ଅନୁଷାନ କୁହାଯାଏ । ଏ ଦିନ ସମସ୍ତ ଗୁରୁ ଗୁରୁଚ୍ଚନ ଓ ଗୃହ ଦେବତାଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି ଖସା ବା ତିଳ ପ୍ରଥମେ ଖିଆଯାଏ । ବର୍ଷଟିଯାକ ତିଳ ତିଳ ବଡ଼ିବାର ଅର୍ଥାତ୍ ସୁସ୍ତ ରହିବାର ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସକୁ ନେଇ ଏ ଅନୁଷାନର ନାମ 'ତିଳଉଖିଆ'। ଏହାପରେ ସମସ୍ତେ ନବବସ୍ତ ପିହନ୍ତି ।

ଏହି ବିନ କୁମାରୀ ଝିଅମାନେ ସତୀବେବୀ 'ଟୁସୁ'କୁ ପାଣିରେ ବିସର୍ଚ୍ଚନ କରନ୍ତି । ନବବସ ପରିଧାନ କରିବା ଏ ପର୍ବପାଇଁ ଅତି ଜରୁରୀ । ତେଣୁ ଲୋକଗୀତ କହେ –

> ତୁଇଁ ଲେ ଲୋ ଗଳାଇ ଦଡ଼ି ଏତ ବଡ଼ ପୁଷ୍ ପରବେ ମିଲ୍ଲ ନାଇଁ ସାଯା ଶାଢ଼ୀ ?

ଅର୍ଥାତ୍ ଏ ମକରପର୍ବରେ ତୋତେ ଶାୟା <sup>ଶାଢ଼ୀ</sup> ନୂଆ ମିଳି ନଥିବାରୁ ତୁ ଗଳାରେ ବୋଡ଼ି ଦେବା ଦରକାର ।

କୁମାରୀମାନଙ୍କ ପାଖରେ ଟୁସୁଦେବୀ ଇକ୍ଷ୍ନୀ, ଦୂର୍ଗା, ସରସ୍ୱତୀ ପରି ମାତୃସ୍ତାନୀୟା ଦେବୀ ଭାବରେ ପୂଚ୍ଚିତା ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ । ଏ ଦେବୀଙ୍କୁ କୁମାରୀ କନ୍ୟାଗଣ ନିକର କନ୍ୟା ଭାବରେ ଗ୍ରହଣ କରି ସ୍ନେହାପୁତ ଭାବେ ଆରାଧନା ଓ ବିସର୍ଚ୍ଚନ କରିଥାଆନ୍ତି ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ନଦୀ ବା ପୋଖରୀରେ । ତେଣୁ ଦେଖାଣାହାରୀ କନତା ଗାଇଥାଆନ୍ତି –

> "ଟୁସ୍ର ମନୀର ମା'ଗୋ ଆଲ୍ତା ପର୍ହା ପା'ଗୋ"

ଅର୍ଥାତ୍ "ଟୁସୁ ଦେବାର ମା' ବା ଟୁସୁ ପୂଚ୍ଚାରିଣୀ ଝିଅ ତୋ ଅଳତା ରଞ୍ଜିତ ପାବଟି ହିଁ ମୋତେ ସୁନ୍ଦର ଦେଖା ଯାଉଛି । ମକର ସଂକ୍ରାନ୍ତି, ବନ୍ଧୁମିଳନ ଓ ଖିଆପିଆ ସରିବା ପରେ ତା'ପର ଦିନକୁ 'ଆଖାନ୍' ବା ଅକ୍ଷ ଆୟନ ନାମକରଣ କରି ଏ ଭାଷା ଗୋଷୀ କନତା ପ୍ରଥମ 'ହଳାୟର' ବା ଭୂମି କର୍ଷଣ ଅନୁଷାନ କରନ୍ତି । ଏହାର ନାମ 'ହାଲ୍ ପୂନ୍ହା' । ଏହି ଦିନ ପୂଜାପାଠ କରି ପ୍ରଥମ ତୀର ମାରିବା ପ୍ରତିଯୋଗିତା ଗାଁ ପୂଚ୍ଚକ ଆରୟ କରେ । ଏହାର ନାମ ଭେଚ୍ଚାବିନ୍ଧା । ଏହି ଦିନ ପୂର୍ବରୁ ଠିକ୍ ହୋଇଥିବା ବର କନ୍ୟାଙ୍କ ଗଣାପଡ଼ା ବା ଜାତକ ମେଳକ ଅନୁଷାନ ଲୋିକିକ ପ୍ରଥାରେ ହୁଏ । ଏହାର ନାମ 'ଋଲ୍ଲନ୍ଥାଡ଼ା' । ବର୍ଷଯାକ ନିରୋଗ ରହିବା ପାଇଁ ଏହି ଦିନ ସକାଳେ ପିଲାମାନଙ୍କ ଅଣ୍ଠାରେ ଏକ ପ୍ରକାର ଚେରକୁ ସୂତା ସାହାଯ୍ୟରେ ବନ୍ଧାଯାଏ । ଏ ଅନୁଷାନର ନାମ 'ନିମ୍ନାନ୍' । ଏହା ସହିତ ପିଲାଙ୍କ ନାଭି ଦେଶରେ ଦାଆକୁ ତତାଇ ଚେଙ୍କ ଦିଆଯାଏ ଓ ଗୋରୁଗାଈକୁ ଗୋତ୍ର ଚିହ୍ନ ଦିଆଯାଏ । ଏ ଅନୁଷାନର ନାମ 'ଚିଳିଫଟଦିଆ'।"

ଫଗୁଣ ମାସରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଏ ଭାଷା ଗୋଷୀର ଜନତା ଅନ୍ୟ ଜାତିଙ୍କ ପ୍ରଭାବରେ ହୋଇି ଉତ୍ସବ ପାଳନ କରୁଥିଲେ ହେଁ ଏ ଭାଷା ଗୋଷୀର ସ୍ୱାତନ୍ତ୍ୟ ହେଉଛି ଏହି ଦିନ ବାଇଗଣ ସହ ନିୟଫୁଲ ତରକାରୀ ଖାଇବା । ଏ ସଂପର୍କରେ ଲୋକଗୀତ କହେ

'ପାଗୁନେ ଦୁଗୁନ୍ ମିଠା ବାର୍ତ୍ତକୀଏ ନିମ୍'

ଚୈତ୍ର ମାସରେ ଏ ଭାଷାଭାଷୀ ଆଦିବାସୀମାନେ 'ମହୁଲପୂଜା' ପର୍ବ ପାଳନ୍ତି । ପଣା ସଂକ୍ରାନ୍ତି ବା ବିଷୁବ ସଂକ୍ରାନ୍ତିକୁ ଏ ଭାଷାଗୋଷୀ ଭୁକ୍ତ-ଆଦିବାସୀ ଜନତା 'କୂଁଳାଃପରବ' ନାମ କରଣ କରି ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହି ଦିନ ଆୟ, ପଣସ, ଜାମୁ ଆଦି ନୂଆଫଳ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରନ୍ତି । ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ ନକରିବା ପୂର୍ବରୁ କୈ।ଣସି ନୂଆଫଳ ଖ୍ଆଯାଏ ନାହିଁ ।

କ୍ୟେଷମାସ ତେର ଦିନକୁ ଏ ଭାଷାଗୋଷୀ 'ରୋହିନ୍ ଉତ୍ସବ' କହନ୍ତି । ଏହି ଦିନଠାରୁ ସାତଦିନ ଧାନବୁଣା ଅନୁଷାନ ହୁଏ । ରୋହିନ୍ ଦିନ ଗାଁର ମନ୍ଧଗୁରୁ 'ମନ୍ଧ ଆଖଡ଼ା' ପ୍ଥାପନ କରି ଶିଷ୍ୟମାନକୁ ଆଯୁର୍ବେଦର ଚେରମୂଳ ପ୍ରୟୋଗର ଔଷଧି ବିଦ୍ୟା ଶିଷା ଆରମ୍ଭ କରନ୍ତି । ଘରର ଘରଣୀ ଘରଦ୍ୱାର ପରିଷାର କରି ଏହି ଦିନ ଗୋବରରେ ଘର ଘରି ପାଖରେ ଏକ ଗାର ଟାଣିଥାଏ । ଏହାକୁ 'ରୋହିନ୍ ଗାର' କୁହାଯାଏ । ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ ଅନ୍ଧି ଏହି ଦିନ ଏ ଗାର ଟାଣିଲେ ଘରକୁ ବିଷାକ୍ତ ସାପ ପ୍ରବେଶ କରେ ନାହିଁ । ଏହି ଦିନ ମଧ୍ୟ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ବିଲରୁ ରୋହିନ୍ ମାଟି ଆଣି ଘରେ ରଖାଯାଏ ।

ରୋହିନ୍'ର ସାତ ଦିନ ପରେ 'ଡାହା' ଉସ୍ବ ହୁଏ । ଏହି ସାତ ଦିନ ବିଭିନ୍ନ ଗଛ ଇଗାଯାଏ । ଏହି ଡାହା ଗୁଡ଼ିକର ନାମ ହେଇ। 'ଆମ୍ଡାହା', 'ନିମ୍ଡାହା', 'ବାଁତ୍ ଗିକ୍ଡ଼ା'. 'ହାଇଭାଡ୍', 'କୁହୁଭାତ୍', 'ହାଇଶନ୍ୟା' ଓ 'ସୁଖମନ୍ୟା' । ଏହି ସାତଟି ଡାହା ନାମ କରଣ ଦିନମାନଙ୍କରେ ଯଥାକ୍ରମେ ଆୟ ପଣସ ଆଦି ମିଠା ଫଳଗଛ, କଇରା ଆଦି ପିତା ଫଳଗଛ, ମକା ଜାଞ୍ଜଳା ଆଦି ଫଳ, ଉପରେ ଡାଳରେ ଫଳୁଥ୍ବା ଇତାୟରା, ମାଟିଡଳେ ହେଉଥିବା ସାରୁ, ହଳଦୀ ଗଛ, ତେନ୍ତୁଳି, କରମଙ୍ଗା ଆଦି ଖଟାଫଳ ଗଛ ଓ ପିମୁଡ଼ିବାସ, ବାସନା କପୁର ଆଦି ଧାନ ରୋପଣ କରିବା ବିଧି ଏହି ଭାଷା ଗୋଷୀ କନତା ବ୍ୟବସ୍ତୁ। କରିଥାଆନ୍ତି । 'ଡାହା' ପର ତିନି ଦିନକୁ 'ମାଖଣ', 'ଯାଚନ' ଓ 'ପାୱନ' ନାମକରଣ କରି କୃଷି ଉତ୍ସବ ପାଳନ କରିଥାଆନ୍ତି ।

'ରଚ୍ଚ ପର୍ବ' ମଧ୍ୟ ଏ ଭାଷାଗୋଷୀ ପାଳନ କରନ୍ତି ସତ ହେଲେ ତିନିଦିନ ଧରି ନୁହେଁ ମାତ୍ର ଗୋଟିଏ ଦିନ । ଏହି ଦିନ ପିଠାପଣା କରି ମାଟି ମା' ଓ ପିତୃପୁରୁଷ (ବୁଡ଼ାବୁଡ଼ୀ ପୂଜା)ଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ପଣ କଲାପରେ ଖିଆଯାଏ ।

ଭାଦ୍ରବ ମାସ ଶୁକ୍ଲ ଏକାଦଶୀକୁ 'କରମ ପର୍ବି' ଭାବରେ ଏ ଭାଷାଭାଷୀ ଆଦିବାସୀମାନେ ପାଳନ କରିଥାଆନ୍ତି । କରମ ଦେବତା ବା କରମ ରାଜାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସାତଦିନ ପୂର୍ବରୁ ଅପ୍ରାପ୍ତ ବୟସ୍କା କୁମାରୀ କନ୍ୟାଗଣ ଏକ ପବିତ୍ର ଡାଲାରେ ନଦୀ ବାଲି ପୂରାଇ ବିଭିନ୍ନ ବୀଳର ଅଙ୍କୁରୋଦ୍ଗମ କରିବା ବିଧି ନିଷାର ସହ କରନ୍ତି । ଏହାର ନାମ 'ଜାଅଆ ଡାଲି' । ଏହି ଡାଲି ବା ଅଙ୍କୁରିତ ବୀଚ୍ଚ ସହ ପୂଚ୍ଚା ମଣ୍ଡପରେ 'କରମ' ନାମକ ଏକ ଗଛର ଡାଳକୁ ପୋତି ପୂଚା କରାଯାଇ କରମ କାହାଣୀ ପୂଚ୍ଚକ ଠାରୁ ଶୁଣାଯାଏ ବା କରମ ପୋଥି ପଢ଼ାଯାଏ । ଏ ଭାଷାଗୋଷୀ ଏହି ଏକାଦଶୀକୁ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଏକାଦଶୀ ଭାବେ ମାନତି ଓ ଏକାଦଶୀ ଉପବାସ କରି ପରଦିନ ଅର୍ଥାତ ଦ୍ୱାଦଶୀଦିନ ପାରଣା ବିଧି ପାଳନ କରନ୍ତି । ପୂଜା ମଣପରେ ରାତିଯାକ ଝୁମରଗୀତ ଗାନ କରାଯାଇ 'ପାଁତାନାଚ' ବା 'ପତ୍ତି ନୃତ୍ୟ' କରାଯାଇଥାଏ ।

ଏହିଦିନ ସ୍ଥଳ ବିଶେଷରେ ଇନ୍ଦ୍ରଧ୍ୱକ ଉତ୍ପୟନ ଉତ୍ସବ ବା 'ଇଁଦ୍ ଉତ୍ସବ' ମଧ୍ୟ ପାଳନ କରାଯାଏ । ମୟୂରଭଞ୍ଜର ବହଳଦାଠାରେ ମା' କୀଚକେଶ୍ୱରୀଙ୍କ ପୂକାର୍ଚ୍ଚନା ପରେ ଇନ୍ଦ୍ରଦେବତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଏକ ଲୟ ଶାଳଗଣ୍ଡି ଉପରେ ଛତ୍ରାକାର ଧଳା କନା ବାହି ତାକୁ ପୂଳାପାଠ କରି ପଡ଼ିଆରେ ପୋତାଯାଏ ଓ ତା' ଊରି ପାଖରେ ଏକାଦଶୀରୁ ପୂର୍ତ୍ତିମା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିଭିନ୍ନ ନାଚଗୀତର ଆସର କମେ । ଏହାକୁ 'ଇଁଦ୍ ପର୍ବ' କୁହାଯାଏ ।

ଏହି ଭାଷାଗୋଷୀ ଶ୍ରାବଶମାସରେ ଜୀତାଷ୍ଟମୀ ବ୍ରତକୁ 'ଜୀତୁଆ' ନାମରେ ପାଳନ କରନ୍ତି ଓ ରାତିଯାକ ନାଚଗୀତରେ କଟାନ୍ତି ।

ଆଶ୍ୱିନ ମାସରେ ଏ ଭାଷାଗୋଷୀ ଦୁର୍ଗାପୂଜା କରନ୍ତି ନାହିଁ ସତ, ହେଲେ ମହାଷଷୀକୁ 'ବେଲବରଣ' ଭାବେ ପାଳନ କରି ସେହି ଦିନଠାରୁ ପୂର୍ଷିମା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦ୍ୱାର ଦ୍ୱାର ବୁଲି ଏକ ନୃତ୍ୟ କରନ୍ତି । ତାର ନାମ 'କାଠି ନାଚ' । ଏଥିରେ ବ୍ୟବହୃତ କାଠି ବା ଲାଠି ପୂର୍ଷିମା ଦିନ ନଦୀରେ ବିସର୍ଜନ କରାଯିବା ପରେ ଏ ନାଚ ଆଉ ବର୍ଷଯାକ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏହି ଅବସରରେ 'ସଖୀନାଚ' ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ।

କାର୍ତ୍ତିକ ଅମାବାସ୍ୟାରେ ଏହି ଭାଷାଗୋଷୀ ଅନ୍ୟ ଏକ ବଡ଼ପର୍ବ ପାଳନ କରନ୍ତି ଯାହାର ନାମ 'ବାଁଦ୍ନା' । ଏହା ଗୋ ବନ୍ଦନା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ହୋଇଥାଏ । ତିନିଦିନ ଧରି ଏହା ପାଳିତ ହୁଏ । କାର୍ତ୍ତିକ ଅମାବାସ୍ୟାକୁ 'ଗୋଠପୂଜା' ତାପର ଦିନକୁ 'ଗରଇଆ ପୂଜା' ଓ ତା'ପର ଶୁକ୍ଲ ଦ୍ୱିତୀୟାକୁ 'ବୁଡ଼଼ୀ ବାଁହନା' ନାମକରଣ କରି ଏହି ଭାଷାଭାଷୀ ଆଦିବାସୀଗଣ ଗୋ ବନ୍ଦନା ଗୀତ ଗାଇ ମାଦଳର ତାଳେତାଳେ ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରି ତିନିଦିନ ଧରି ଉତ୍ସବ ପାଳନ କରିଥାଆନ୍ତି ।

ମାର୍ଗଶୀର ମାସରେ ଧାନକଟା ସରିବା ପରେ ଧାନ ବିଇରୁ ଇକ୍ଷ୍ନାଦେବୀଙ୍କୁ ଖଳାକୁ ଆଣିବା ଉପୟର ନିଷାର ସହ କରିବା ବିଧିକୁ 'ଠାକୁରଆନା' ଉସ୍ବ ଭାବେ ଦୁଇ ଦିନ ଧରି ପାଳନ କରାଯାଏ । 'ଠାକୁରଆନା' ଦିବସର ପରଦିନକୁ 'ବିଶ୍ରାମଦିନ' ନାମକରଣ କରି ଭୂରି ଭୋଜନ ସହିତ ବନ୍ଧୁମିଳନ ଉସ୍ବ କରାଯାଏ । ଏହି ଦିନଠାରୁ ଖଳାରେ ଧାନ ଅମଳସାରି ଉକ୍ତ ଠାକୁର ବା ଲକ୍ଷ୍ନାଦେବୀ ପ୍ରତୀକ ମାଟି ପିଶ୍ରୁଳାକୁ (ଯାହା 'ଠାକୁର ଆନା' ଦିବସରେ ବିଲର ପୂଜା ପାଠ ପରେ) ଅଣା ଯାଇଥାଏ । ଅମାରକୁ ନନେବାଯାଏ ଖଳାରେ ସଂଇବତୀ ଦିଆଯାଏ ଓ ପବିତ୍ରଭାବେ ଖଳାକୁ ରଖିବା ବିଧି ପାଳନ କରାଯାଏ ।

ପୌଷମାସ ସଂକ୍ରାନ୍ତିକୁ ଏ ଭାଷାଗୋଷୀ 'ଛୋଟ ମକର' ଉସ୍ବାନୁଷାନ ଭାବରେ ପାଳନ କରିଥାଆନ୍ତି । ଘରେ ଘରେ ଏ ଉସ୍ବାନୁଷାନରେ ପିଠାପଣା ହୋଇଥାଏ । ସବୁ ଅଞ୍ଚଳରେ ନହେଇେ ବି କେତେକ ଅଞ୍ଚଳରେ ଏହି ଦିନ ଟୁସୁଦେବୀ ବା ଇକ୍ଷ୍ନାଦେବୀକୁ ଗୃହ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରତିଷା କରି ମାସଟି ଯାକ ଟୁସୁଗୀତ ଗାନ କରିବା ବିଧି ରହିଛି ।

ଏ ଭାଷାଗୋଷୀର ପର୍ବପର୍ବାଣି ସଂପର୍କରେ ଓଡ଼ିଶାରେ ଖୁବ୍ କମ୍ ଆଲୋଚନା ହୋଇଥିବାରୁ ଓ ଗଣମାଧ୍ୟମ ଏହାକୁ ଗୁରୁଦ୍ ଦେଉ ନଥିବାରୁ ଏହା ଲୋକଲୋଚନର ଅନ୍ତରାଳରେ ରହିଯାଇଛି ।

ଚିତ୍ରତା, ମୟୂରଭଞ୍ଜ-୭୫୭୦୧୮

XXX

# କୁଟିଆକନ୍ଧ ପୂଜାପର୍ବ

ରଘୁନାଥ ରଥ

ଯେ କୌଣସି ସମାଳର ମୁଖ୍ୟ ଅଙ୍ଗ ହେଲା, ତାହାର ପର୍ବପର୍ବାଣି । ପର୍ବପର୍ବାଣି ଦ୍ୱାରା ଲୋକିକ ଧର୍ମଧାରା ନିୟନ୍ତିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ସାମାଳିକ ସଂହତି ରକ୍ଷା ହେବା ସହିତ ସମାଳର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଭ୍ୟଙ୍କ ମନରେ ଧର୍ମଧାରଣା ଜାଗରିତ ହୋଇଥାଏ, ପାପପୂଶ୍ୟ ବିଷୟରେ ଧାରଣା ଜାତ ହୁଏ । ଫଳରେ ଧର୍ମ ଭୟରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଶୃଙ୍ଖଳିତ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ଅନୈତିକ କାର୍ଯ୍ୟରୁ ନିବୃତ ରହନ୍ତି । ଏଣୁ ସାମାଳିକ ଶୃଙ୍ଖଳା ବଜାୟ ରଖିବାରେ ଏହା ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ । ଏଇ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ପର୍ବପର୍ବାଣିର ଗୁରୁଦ୍ୱ ବିଷ୍କର୍ଯ୍ୟ । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ କର୍ମକ୍ଲାନ୍ତ ଜୀବନରେ ନୂତନ ଶକ୍ତି ସଞ୍ଚାର କରିବାରେ ବି ପର୍ବପର୍ବାଣୀର ଭୂମିକା ଗୁରୁଦ୍ୱପୂର୍ଣ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମାଳ ପରି କୁଟିଆକନ୍ଧ ସମାଳରେ ମଧ୍ୟ କେତେକ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ପ୍ରଚଳିତ ଅଛି । ସେମାନେ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅତି ଆଦିମ ଅରରେ ଅଛନ୍ତି । ସେମାନେ ସୂର୍ଯ୍ୟଦେବତା, ଧରଣୀ ଦେବତା, ନଈନାଳ, ପର୍ବତ ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରାକୃତିକ ବସ୍ତୁ ତଥା ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କ ପୂଳା କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦେବତାଙ୍କ ପୂଳା ନିମନ୍ତେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବିଧ୍ବିଧାନ ମଧ୍ୟ ଖଞ୍ଜିଛନ୍ତି, ଯାହାକୁ ପର୍ବପର୍ବାଣି ନାମରେ ଅଭିହିତ କରାଯାଇଛି ।

କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ଦେବତାଙ୍କୁ 'ପେନୁ' ଓ ପୂଜାକୁ 'ଚାକନ୍ଦି' କହନ୍ତି । ଯାନୀ, କୁଟାକା, ବେଜୁ ହେଲେ କୁଟିଆ କନ୍ଧଙ୍କ ପୂଜକ । ପୂଜକମାନେ ହେଲେ ଦେବତା ଓ କୁଟିଆକନ୍ଧମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମଧ୍ୟସ୍ଥ ବ୍ୟକ୍ତି । ସେମାନେ ପର୍ବପର୍ବାଣୀବେଳେ ପୂଜା କରି, ବଳି ଦେଇ ବିଭିନ୍ନ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା କରିଥାନ୍ତି । କୁଟିଆ କନ୍ଧ ପର୍ବପର୍ବାଣିଗୁଡ଼ିକୁ ନିମ୍ନ ପ୍ରକାରେ ଭାଗ କରାଯାଇପାରେ; ଯଥା: (କ) ପାରିବାରିକ ପର୍ବ, (ଖ) ବାର୍ଷିକ ପର୍ବ ଓ (ଗ) ସାମୟିକ ପର୍ବ ।

- କ. ପାରିବାରିକ ପର୍ବ: କୁଟିଆ କନ୍ଧ ସମାକରେ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ପର୍ବଗୁଡ଼ିକ ନିମନ୍ତେ କି।ଣସି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଦିନ ନଥାଏ । କେତେକ ପର୍ବ ବର୍ଷକୁ ଥରେ ପାଳିତ ହେଲାବେଳେ ଆଉ କେତେକ ପର୍ବ ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁସାରେ ସାମୟିକ ଭାବରେ ପାଳନ କରାଯାଏ ।
- ୧. ବିଷବାଲି ପୂଜା:- ପ୍ରତ୍ୟେକ କୁଟିଆ କନ୍ଧଙ୍କ ଘରେ ପୂର୍ବପୁରୁଷରୁ ଅଣା ଆକୃତିର କେତେକ ଚିକ୍ଷଣ ପଥର ଥାଏ । ତାହାକୁ ବିଷବାଲି କୁହାଯାଏ । ଯେଉଁବର୍ଷ ଭଲ ଫସଲ ହୋଇଥାଏ ସେହି ବର୍ଷ ବୈଶାଖ ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ଦିନ ଏହି ପର୍ବ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାରରେ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଘର ଭିତରେ ଥିବା ଟିୟାଡେଡ଼ି (ଦୁଇକେନା ଥିବା ଏକ କାଠ) ଠାରେ ଏହି ପର୍ବରେ ପୂଜା କରାଯାଏ ।

ବୈଶାଖ ପୂର୍ଷମୀ ଦିନ ଶସ୍ୟ ରଖା ଯାଉଥିବା ତୋଲିରୁ ବିୟବାଲି ଗୁଡ଼ିକ ବାହାର କରାଯାଏ ଏବଂ କୁଲାରି ୟଉଳ ଥିବା ଏକ କୁଲାରେ ରଖାଯାଏ । ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ ପୂର୍ବରୁ ଘରଦ୍ୱାର ଲିପାପୋହା କରାଯାଏ । ପୂର୍ଷମୀ ଦିନ ଟିୟାଡେଡ଼ିକୁ ପତ୍ର ଓ ଫୁଲର ମାଳରେ ସଜାଯାଏ । ଏହି ଦିନ ଘରର କାନୁ ଓ ଶସ୍ୟ ଡୋଲିର ୟଉଳ ପିଠୋଉର କ୍ୟାମିତିକ ଚିତା ଦିଆଯାଏ । ତୋଲିରୁ କିଛି ଶସ୍ୟ ପତ୍ରରେ ପୁଡ଼ା ବାହି ଟିୟାଡେଡ଼ିଠାରେ ରଖାଯାଏ ।

ପୂଜାଦିନ ଘରର ମୁଖ୍ୟ କିଛି କୁଇରି କୃଟି ୟଉଳ କରବି । କିଛି କୁଇରି ୟଉଳ ପତ୍ରରେ ପୂଡ଼ା ବାନ୍ଧି ଶସ୍ୟ ଡୋଲିରେ ପକାଇଥାନ୍ତି । ଏହା ପରେ ଟିୟାତେଡ଼ିଠାରେ ଏକ କୁକୁଡ଼ାକୁ କୁଇରି ୟଉଳ ଖୁଆଇ ମୁଣ୍ଡ ମୋଡ଼ି ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ଏହା ପରେ ଏକ ହେଳିକ୍ କୁଇରି ୟଉଳ ଖୁଆଇ ସେଠାରେ ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ଛେଳିର ବେକରେ ଛଅ ଥର ଟାଙ୍ଗି ଛୁଆଇଁ ସପ୍ତମ ଥର ତା ବେକକୁ କାଟି ବଳି ଦିଆଯାଏ । ଏହା ପରେ ଦେବତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମଦ ଅର୍ପଣ କରାଯାଏ । ଗୋଟିଏ ବାଉଁଶ ନଳୀରେ କୃକୃଡ଼ାର ଓ ହେଳିର କିଛି ମାଂସ ନେଇ କିଛି କୁଇରି ଷଉଳ ସହ ମିଶାଇ ନିଆଁରେ ପୋଡ଼ି ରନ୍ଧାଯାଏ । ସେହି ରନ୍ଧା କୁଇରି ଭାତ ଓ ମାଂସକୁ ପତ୍ରରେ ପୁଡ଼ାବାନ୍ଧି ଡୋଲି ଭିତରେ ପକାଯାଏ । ଉଭୟ ବଳିର ଅନ୍ଥ ମାଂସ ଓ ରକ୍ତ ମଧ୍ୟ ଡୋଲି ଭିତରେ ପକାଯାଏ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ବିୟବାଲି ଗୁଡ଼ିକ ମନ୍ତ ପଢ଼ି ଡୋଲି ଭିତରେ ରଖାଯାଇଥାଏ । ଡୋଲି ନିକଟରେ ଦନାରେ ମଦ ସମର୍ପଣ କରାଯାଏ । ଏହାପରେ ତୋଲିରେ ଶସ୍ୟ ଉର୍ତ୍ତି କରି ବଳିର ମାଂସ ଓ ଭାତ ରାଛି ଖାଇଥାରି ।

9. ଗଙ୍ଗିପେନୁ କାଲୁ:-ଯେଉଁ ପରିବାରରେ ବାତ, ହାତଗୋଡ଼ ଫୁଲା ଆଦି ରୋଗ ହୋଇଥାଏ ସେହି ଘରେ କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ ଏହି ପୂଜା କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ପୂଜା କଲେ ବାତ ଆଦି ରୋଗ ହୋଇ ନଥାଏ ବୋଲି କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ସେହି ପରିବରର ତଳ ବିଲରେ ଜାନୀ ପୂଜା କରି ଗୋଟିଏ ପାରା ବା କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇ ଟାଙ୍ଗିପେନୁଙ୍କୁ ପୂଜା କରିଥାଏ । ଏହି ପୂଜା ପରେ କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ଧାନ କାଟିଥାନି ।

୩. ଲିଙ୍ଗାପେନୁ ପୂଜା:-ଲିଙ୍ଗାପେନୁ ହେଉଛନ୍ତି ମୃତାତ୍ମା ବା ଡୁମାମାନଙ୍କ ମୁଖ୍ୟ ଦେବୀ । ଗର୍ଭବତୀ

ସୀ କୈ।ଣସି କାରଣରୁ ଅସୁସ୍ତୁ ହେଲେ କୁଟାକା ଦ୍ୱାରା ଏହି ପୂଚ୍ଚା କରାଯାଏ ।

କ୍ରଟାକା ମାଟିରେ ଏକ କ୍ଷେଇ ତିଆରି କରି ତାକୁ ହଳଦୀ ଲଗାଇ କନା ପିନ୍ଧାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଉକ୍ତ କ୍ୟେଇ ଓ ପୂଚ୍ଚା ଜିନିଷ ସହ ଗ୍ରାମ ବାହାରକୁ ଯାଇ କୌଣସି ଏକ ସ୍ଥାନରେ ପୂଜା କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରଥମେ କୁଟାକା ମନ୍ତ ପଢ଼ି କଣ୍ୟେଇ ଉପରେ କୁଇରି ୟଉଳ କିଛି କିଛି ପକାଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ଲିଙ୍ଗାପେନୁଙ୍କୁ ଗର୍ଭବତୀ ସୀ ଓ ତା ଗର୍ଭରେ ଥିବା ସନ୍ତାନର ଜାବନ ନନେବା ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ କୁଟାକା ତୁମା ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଜନ୍ନ ହେବାକୁ ଥିବା ପିଲା ପାଇଁ ନାମ ମଧ୍ୟ ଠିକ କରିନିଅନ୍ତି । ଏହାପରେ କିଛି କୁଇରି ୟଉଳ କଣ୍ଢେଇ ଉପରୁ ଆଣି ଗୋଟିଏ କୁକୁଡ଼ାକୁ ଖାଇବାକୁ ଦିଅନ୍ତି । କୁକୁଡ଼ା କୁଇରି ଋଉଳ ଖାଇଲା ପରେ ତାକୁ ସେଠାରେ ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ଏହାଦ୍ୱାରା ରୋଗୀ ଦେହରୁ ରୋଗ କଣ୍ଢେଇ ଦେହକୁ ୟଲି ଯାଇଥାଏ ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ ରହିଛି । ବଳି କୁକୁଡ଼ାର କେତେ ଟୋପା ରକ୍ତ କୂଟାକା କୟେଇ ଉପରେ ପକାଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ତରତରରେ କଣ୍ଦେଇଟିକୁ ଧରି କୌଣସି ଏକ ଦୂର ସ୍ଥାନରେ ଫିଙ୍ଗି ଦେଇ ଆସନ୍ତି । ଏହାପରେ ବଳି ପଡ଼ିଥିବା କୁକୁଡ଼ା ଓ କୁଇରି ୟଉଳ ଧରି ରୋଗୀର ଘରକୁ ଆସି କୁକୁଡ଼ା ମାଂସ ଓ କୁଇରି ୟଉଳ ଏକତ୍ର ରାନ୍ଧି କିଛି ଅଂଶ ଦେବତାଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କଲାପରେ ଅବଶିଷ୍ଟ ଅଂଶ ରୋଗୀ ଓ କୃଟାକା ଭୋଚ୍ଚନ କରିଥାନ୍ତି ।

୪. ସରୁ ଡାକନ୍ଦି ବା ପର୍ବତ ପୂଜା:-ପୂଅ ବାହା ହୋଇ ପ୍ରଥମ ଛୁଆ ଜନ୍ନ ହେଲା ପରେ ପୂନିକାଲୁ ଡାକିନା ବା ଶିୟ ପୂଜା ବେଳେ ନାମକରଣ କରାଯାଏ । ନାମକରଣ ପରେ ଛୁଆର ମାମୁଁଘର ଗ୍ରାମରେ ପୁନିକାଲୁ ଏବଂ ମେରିଆ ପୂଜା ବେଳେ ଛୁଆର ବାପା ଓ ମାଆ ଯାଇ ସେହି ଗ୍ରାମର ଡଙ୍ଗର ଦେବତାଙ୍କଠାରେ ମଦ ଓ କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇ ପୂଜା କରନ୍ତି । ସେ ଗ୍ରାମର ଜାନୀ ସେହି ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ଦୁଇ ତିନି ବର୍ଷ ୟଲେ । ଏହାପରେ ସେହି ଦେବତା ହଡ଼ାଇବା ପାଇଁ ହେଳି ବକି ଦେଇ ପୂଜା କରାଯାଏ । ଯଦି ତାପରେ ବି ଦେବତା ହାଡ଼ିବାକୁ ରାଜି ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ ତାଙ୍କୁ ପୁଅ ଘର ଗ୍ରାମକୁ ଆଣିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପୂଜା ସମୟରେ ସାଞ୍ଜାଗାଣି ମାମୁଘର ଗ୍ରାମରେ ଖାଇଥାନ୍ତି ।

ସେଉଁ ସମୟରେ ପୂଅଘର ଗ୍ରାମରେ ପୁନିକାଲୁ ହେଉଥାଏ ସେହି ସମୟରେ ପୂଅର ଶଶୁର ଘର ଗ୍ରାମର ଯାନୀକୁ ଡାକି ଆଣଡି । ସେହି ଯାନୀ ତିନୋଟି ପଥର ନେଇ ପୂଅର ଶଶୁର ଘରକୁ ଯାଇଥିବା ରାୟା କଡ଼ରେ ଧରଣୀ ସ୍ଥାପନ କରି କୁକୁଡ଼ା ଓ ମଦ ଦେଇ ଡଙ୍ଗର ଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଇା କରଡି ଓ ଏହାପରେ ପୂଅ ଗ୍ରାମର ଜାନୀଙ୍କୁ ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ପୂଇା କରିବା ପାଇଁ ଅନୁରୋଧ କରଡି । ଏହା ପରଠାରୁ ଛୁଆର ବାପା ଡଙ୍ଗର ପୂଜା ପାଇଁ ଛୁଆର ମାମୁଁ ଘର ଗ୍ରାମକୁ ନଯାଇ ନିକ ଗ୍ରାମରେ ସ୍ଥାପନ କରାଯାଇଥିବା ଧରଣୀଠାରେ ପୂଜା କରିଥାତି । ଏହି ପୂଜା ନକଲେ ଛୁଆକୁ ରୋଗ ବେମାର ହୋଇଥାଏ ବୋଲି କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରଡି ।

ଖ. ବାର୍ଷିକ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ:- ଏହି ପର୍ଯ୍ୟାୟର ସମୟ ପର୍ବ ସାମୂହିକ ଭାବରେ ସମୟ ଗ୍ରାମବାସୀ ଏକତ୍ର ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବଗୁଡ଼ିକ ଗ୍ରାମର ସମୟ ପ୍ରକାର ମଙ୍ଗଳ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅନୁଷିତ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ପର୍ବଗୁଡ଼ିକ ସାଧାରଣତଃ କୃଷି ସହିତ ସୟବ୍ଧୀତ । ୧. ଗୁଡ଼ିଆ ଡାକହି:-ଏହି ପର୍ବକୁ କେଲା ଡାକହି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଗୁଡ଼ିଆ ବା ନେଲାର ଅର୍ଥ ଅଞ୍ଚଳ ବା ଦେଶ । ଏହି ପୂଳା ଗ୍ରାମର ମଙ୍ଗଳ ପାଇଁ

କରାଯାଇଥାଏ । ବୈଶାଖ ମାସର ଯେ କିୋଣସି ରବିବାର ଦିନ ଏହି ପୂଜା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଏହି ପୂଜାରେ ବାଙ୍ଗୁପେନୁ ବା ଟାଣା ପେନୁ (ଧରଣୀ ଦେବତା)ଙ୍କୁ ପୂଜା କରାଯାଏ । ଏହା ଏକ ସାମୁହିକ ପର୍ବ ଅଟେ ।

ଏହି ପୂଳା ପାଇଁ ଗୋଟିଏ ଘୁଷୁରୀ (ପାକି), ଗୋଟିଏ କଳା କୁକୁଡ଼ା (କାଡ଼ିନ କଳୁ), ହାଣ୍ଡିଏ କାତୁଲ (କୁଇରି ୟଉଳରୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ମଦ), କିଛି ଅରୁଆ ୟଉଳ, ଝୁଣା ଇତ୍ୟାଦି ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । କାନୀ ମଞ୍ଚ ପଢ଼ି ପୂଳା କରି କୁକୁଡ଼ା ଓ ଘୁଷୁରୀ ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ପୂଳା ପରେ ଉପସ୍ଥିତ ସମୟ ଲୋକ କାତୁଲ ମଦ ପାନ କରନ୍ତି ଓ ଭାତ ମାଂସ ରାନ୍ଧି ଖାଇଥାନ୍ତି । କାନୀ ପୂଳା କରୁଥିଲା ବେଳେ ପୂଳା ପ୍ଲଳରେ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଧାଙ୍ଗିଡ଼ି ନାଚ କରିଥାନ୍ତି । ସମୟେ ଖାଇ ସାରିଲା ପରେ ସେଉଁ ଡଙ୍ଗରରେ ପୂଳା ହେଉଥାଏ କାନୀ ସେହି ଡଙ୍ଗରରୁ ଏକ ବଡ଼ ଗଛ କାଟିଥାନ୍ତି । ଏହି ପୂଳା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେଲା ପରେ ପୋଡୁ ୟଷ ବା ବଗଡ଼ ୟଷ ପାଇଁ ଗଛ କଟା ଯାଇଥାଏ ।

9. ବିଷକାର ଡାକନ୍ଦି: -ଏହି ପର୍ବକୁ ବଡ଼ବିନା ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଏହି ପର୍ବ ଜ୍ୟେଷ ମାସରେ ବିହନ ବୁଣିବା ପୂର୍ବରୁ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରୁ ଗୋଟିଏ ଦନାରେ ସମୟ ପ୍ରକାର ବିହନ ରଖନ୍ତି ଏବଂ ତାକୁ ନେଇ ଗାଁର ମଧ୍ୟ ସ୍ଥଳରେ ଥିବା ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ନିକଟରେ ରଖନ୍ତି । ଜାନୀ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କୁ ପୂଜା କରି କୁକୁଡ଼ାଟିଏ ବଳି ଦିଅନ୍ତି ଏବଂ ତାର ରକ୍ତ ସମୟ ବିହନ ଦନାରେ ଥିବା ବିହନ ଉପରେ ଛିଞ୍ଚନ୍ତି । ତାହା ପରେ ସମୟେ ସେ ଯାହାର ବିହନ ଦନା ଘରକୁ ନେଇ ଘରେ ଥିବା ବିହନରେ ମିଶାନ୍ତି ଓ ସେହି ବିହନ ନେଇ ଜମିରେ ବୁଣିଥାନ୍ତି । ୩. ସାପାଙ୍ଗୀଡ଼ା ପୂଜା: - ସାପାଙ୍ଗାଡ଼ାରୁ କୁଟିଆ କନ୍ଧଙ୍କ ପ୍ରଥମ ବଂଶଧର ସୃଷି ହୋଇଥିବାର କିୟଦନ୍ତୀ ରହିଛି । ଏହା ଏକ ସାମୁହିକ ପର୍ବ । ଆଷାଡ଼ ମାସର କୌଣସି ଏକ ରବିବାର ଦିନ ଏହି ପୂଜା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପର୍ବରେ ଜନା ବଦଳରେ ଗ୍ରାମମୁଖ୍ୟ ବା ମାଝୀ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଗ୍ରାମବାହାରେ ଏକ ଶାଳଗଛ ମୂଳରେ ଏହି ପୂଜା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ଗଛ ମୂଳରେ ଗୋବରରେ ଲିପି ୟଉଳ ନୁନାରେ ଏକ ଯନ୍ତ କଟାଯାଏ ଏବଂ ଏକ ଧଳା ଗଞ୍ଜା ଓ ଏକ ଧଳା ହେଳି ବଳି ଦେଇ ପୂଜା କରାଯାଏ । ପୂଜା ସରିଲା ପରେ ସେଠାରେ ଭାତ ଓ ମାଂସ ରାହି ସମସ୍ତେ ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏହି ଭୋଜିରେ ସୀମାନେ ଯୋଗଦେବା ନିଷେଧ ।

୪. ଡିମ୍ବୁଲ ସରୁ ପୂଜା: —ପ୍ରତ୍ୟେକ ଗ୍ରାମରେ ଏକ ପର୍ବତକୁ ଡିମ୍ବୁଲ ସରୁ ଭାବରେ ଚିହ୍ନିତ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ପୂଜା ଶ୍ରାବଣ ମାସର କୌଣସି ରବିବାର ଦିନ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ଜାନୀ ଡିମ୍ବୁଲ ସରୁ ସହିତ ଆଉ ଏକ ପର୍ବତକୁ ଡାକି ପୂଜା କରି କୁକୁଡ଼ାଟିଏ ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ପୂଜା ସ୍ଥଳକୁ ଗଲାବେଳେ ତୁଡ଼ି (କଅମା-ଶିଙ୍ଗା) ବଢାଇ ବଢାଇ ଯାଇଥାନ୍ତି । ସାଧାରଣତଃ ଭଲ ବର୍ଷା ହେବା ପାଇଁ ଓ ରୋଗ ବେମାର ତଥା ଅପଦେବତାଙ୍କଠାରୁ ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ଏହି ପୂଜା କରାଯାଇଥାଏ ।

୫. ଟାକ୍କାଲୁ ପୂଳା:-ଆଷାଢ଼ ବା ଶ୍ରାବଣ ମାସରେ ଏହି ପୂଳା ୟରିଦିନ ଧରି ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପର୍ବ ଯେ କୌଣସି ଶୁଳ୍ଧବାର ଠାରୁ ଆରୟ ହୋଇ ସୋମବାରଦିନ ଶେଷ ହୁଏ । ପୂଜା ନିମତେ ଏକ ଛୋଟ ହାଣ୍ଡି କାତୁଲ ଶୁଳ୍ଧବାର ଦିନ ବସାଯାଏ ତାହାକୁ ବଡ଼ପା କାଲୁ କହନ୍ତି । ଏହି ପୂଜାରେ ଆୟ ଟାକୁଆ ପୂଜା ହୋଇଥାଏ । ପୂଜା ପରେ କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ଆୟ ଟାକୁଆର କୋଇଲି ଖାଇଥାନ୍ତି ।

ଏହି ପର୍ବ ପାଇଁ ପଦରରେ ଋଷ କରାଯାଇଥିବା ମକା, ମାଣ୍ଡିଆ, ଝୁଡୁଙ୍ଗ, କାଙ୍ଗୁ, ସୁଆଁ, କୁଇରି, ବିରି ଇତ୍ୟାଦିର ଗୋଟିଏ ଲେଖାଏଁ ଗଛ ଏବଂ କଖାରୁ, କାକୁଡ଼ି ଇତ୍ୟାଦି ପତ୍ର, ବିଭିନ୍ନ କନ୍ଦା ମଧ୍ୟ ଜାନୀଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଜଣେ ଧାଙ୍ଗଡ଼। (ଅବିବାହିତ ଯୁବକ) ପୂର୍ବ ଦିନରୁ ସଂଗ୍ରହ କରି ଆଣିଥାଏ।

ରବିବାର ଦିନ ଏହି ପୂଜା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ସେହି ଦିନ ସକାଳୁ ଜାନୀ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ଆସ୍ଥାନକୁ ଗୋବରରେ ଲିପିଥାନ୍ତି । ସେଠାରେ ଏକ ବଡ଼ ହାଣିରେ ହାଣିଏ କାତୁଲ ମଦ ରଖାଯାଏ । ପୂର୍ବ ଦିନରୁ ଧାଇଡ଼ା ଦ୍ୱାରା ସଂଗୃହୀତ ସମୟ ଶସ୍ୟ ଗଛ, ପତ୍ର ଓ କନ୍ଦା ଏବଂ କିଛି ଆୟ ଟାକୁଆ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ଆସ୍ଥାନ ଷରି ପାଖରେ ସକାଇ ରଖି ତାହା ଉପରେ ମଦ ଛିଞ୍ଚନ୍ତି । ଶିଆଳି ପତ୍ରରେ ସାତଗୋଟି ଦନା ତିଆରି କରି ଚ୍ଚାନୀ ସେଥିରେ କାତୁଛ ମଦ ରଖନ୍ତି ଓ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ପୂଜା କରନ୍ତି । ଏହା ପରେ କାନୀ ନିକ ତରପରୁ ଏକ ଧଳା କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ତାହାପରେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ କୁକୁଡ଼ା ନେଇ କାନୀ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଡଙ୍ଗରରେ ପୋଡୁୟଷ ସ୍ଥାନରେ ପୂଚା କରି ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇଥାନ୍ତି । ପୂଜା ଶେଷରେ ସମସ୍ତେ ଗ୍ରାମକୁ ଫେରି ସବୁ ମାଂସ ଓ ଭାତ ରାନ୍ଧି ଖାଇଥାନ୍ତି । ସାମାନେ ସେସବୁ ଖାଇବା ନିଷେଧ ।

ସୋମବାର ଦିନ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଥିବା ମାଠିଆଏ ଲେଖାଏଁ କାତୁଇ ଆଣି ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ନିକଟରେ ରଖନ୍ତି । ଜାନୀ ସେସବୁ ପୂଜା କଲାପରେ ସମସ୍ତେ ନିଜ ନିଜ ମାଠିଆରୁ ମଦ ପିଅନ୍ତି ଓ ବଳକା ମଦ ଘରକୁ ନିଅନ୍ତି । ଏହା ପରଠାରୁ ଆୟ କୋଇଲି ଖାଇଥାନ୍ତି । ୬. ଧର୍ମପେନୁ ପୂଳା:-କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ଧର୍ମପେନୁଙ୍କୁ ବସନ୍ତର ଦେବୀ ବୋଲି ମାନନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାମୁହିକ ପର୍ବରେ ସମୟ ଦେବତାଙ୍କ ସହିତ ତାହାଙ୍କ ପୂଜା କରାଯାଉଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଜ୍ୟେଷ ମାସରେ ଡଙ୍ଗର ଊଷ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସ୍ୱତନ୍ତ ପୂଜା କରାଯାଇଥାଏ ।

ଧର୍ମପେନ୍ ଏକ ଓଡ଼ିଆ ଦେବତା ବୋଲି କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ସେ ସର୍ବଦା ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଜୀବନ କାଟନ୍ତି ଓ ହାତୀ କିୟା ଘୋଡ଼ାରେ ବସି ଭ୍ରମଣ କରନ୍ତି । ସେ ସର୍ବଦା ହାତରେ ବନ୍ଧୁକ କିୟା ଖଣ୍ଡା ଧରିଥାନ୍ତି ଏବଂ କ୍ଷୀର, ଘିଅ ଖାଇଥାନ୍ତି ।

ଧର୍ମପେନ୍କ ପୂଜାବେଳେ ଧରଣୀ ପେନ୍କ ଆପ୍ଲାନ ନିକଟରେ ବାଉଁଷ ପାଡିର ଏକ ପଟି ପକାଯାଏ। ତାହା ଉପରେ ଅଲଗା ଅଲଗା ଦନାରେ ଅରୁଆ ୟଉଳ, କ୍ଷୀର ଓ ମହୁଲି ମଦ ରଖାଯାଏ। ସେଠାରେ କାଠରେ ତିଆରି ହାତୀ, ଘୋଡ଼ା, ବନ୍ଧୁକ ଓ ଖଣ୍ଡା ମଧ୍ୟ ରଖାଯାଏ। କ୍ଷେଇଗୁଡ଼ିକରେ ହଳଦୀ ପାଣି ଲଗାଯାଏ ଏବଂ ଧୂପକାଠି ଲଗାଇ ପୂଜା କରାଯାଏ। ଏହି ପୂଜା କୁଟାକା କରନ୍ତି।

କୁଟାକା ନାରୀ ବେଶରେ ସଜିତ ହୋଇ ପୂଜା କରନ୍ତି । ପୂଜା ପରେ କୁଟାକା କାଠର କଣ୍ଟେଇଗୁଡ଼ିକ ଧରି ଗ୍ରାମର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରକୁ ଯାଆନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରେ ତାଙ୍କୁ ଖଣ୍ଡେ ନାଲିକନା, ୟଉଳ, କ୍ଷୀର ଓ କୁକୁଡ଼ା ଚିଆଁଟିଏ ଦିଆଯାଏ । ଘରର କଣେ ସଦସ୍ୟ କୁଟାକାଙ୍କୁ ହଳଦୀ ପାଣିରେ ଧୋଇ ବେକରେ ଫୁଲ ମାଳଟିଏ ପକାଏ । ଏହାପରେ କୁଟାକା କୁକୁଡ଼ା ଚିଆଁଟିକୁ ସେହି ଘରେ ବଳି ଦେଇ ତାହାର ରକ୍ତର ଟିପାଟିଏ ଲେଖାଏଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଦସ୍ୟଙ୍କ ମୁହଁରେ ଇଗାଇ ଦିଅନ୍ତି ଓ ଧୂପକାଠି ଇଗାଇ ସମସ୍ତଙ୍କ ମୁହଁରେ ତା'ର ଧୂଆଁ ଦିଅନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ମନ୍ତ ପଢ଼ି ଧର୍ମପେନୁଙ୍କୁ ସେ ଘର ଛାଡ଼ି ନିକ୍କ ଆସ୍ଥାନକୁ ଫେରି ଯିବାକୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରନ୍ତି । ଏହାପରେ ସେ ପରିବାର ଦେଇଥିବା ସମୟ କିନିଷ ଧରି ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ନିକଟରେ ରଖନ୍ତି । ସମୟ ଘରେ ଏହିପରି ପୂଜା ସାରିଲା ପରେ ପୂର୍ବରୁ ବସନ୍ତ ରୋଗରେ ମରିଥିବା ସମୟକ ନିମନ୍ତେ ଗ୍ରାମ ତରଫରୁ ଏକ ଘୁଷୁରୀ ବଳି ଦିଆଯାଏ । ଏହି ବଳି ଗ୍ରାମ ବାହାରେ ତିଆରି ହୋଇଥିବା ଏକ କୁଡ଼ିଆ ନିକଟରେ ଦିଆଯାଏ । ସେଠାରେ କାଠ କଣ୍ଟେଇ ଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ଦନାରେ ବଢ଼ାଯାଇଥିବା ୟଉଳ, କ୍ଷୀର ଓ ମଦ ମଧ୍ୟ ରଖାଯାଏ । ପ୍ରତି ଘରୁ ମିଳିଥିବା ନାଲି କନା ଗୁଡ଼ିକ ସେହି କୁଡ଼ିଆ ଉପରେ ପକାଇ ଦିଆଯାଏ । ଏହାପରେ ବଳି କନ୍ତୁର

୭. ପୁଣିକାଲୁ ମକିନା:- ଏହି ପର୍ବକୁ ଅନକା ପୂଜା, ସାଇଂ କାଲୁ ବା ସେମି ପୂଜା ତଥା ଓଡ଼ିଆରେ ଝଟା ନୂଆଖିଆ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଏହି ପର୍ବ ପୌଷ ପୂର୍ତ୍ତମୀ କିୟା ସେହି ମାସର କୈ।ଣସି ଏକ ରବିବାର ଦିନ ପାଳନ କରାଯାଏ ।

ଏହି ପୂଜା ପାଇଁ ଜାନୀ ଉପବାସ ରହି ଗୁରୁବାର ଦିନ ଏକ ହାଣି କାତୁଲ ଓ ଶୁକ୍ରବାର ଦିନ ଏକ ହାଣି କାତୁଲ ବସାନ୍ତି ଓ ସେହି ହାଣିରେ ନୂଆ ଲାଉର ଏକ ଡଙ୍କା ପକାଇଥାନ୍ତି । ଗୁରୁବାରେ ବସାଇଥିବା କାତୁଲ ଶନିବାର ଦିନ ଓ ଶୁକ୍ରବାରେ ବସାଇଥିବା କାତୁଲ ରବିବାର ଦିନକୁ ହୋଇ ଯାଇଥାଏ । ସେହି କାତୁଲ କେହି ଛୁଇଁ ନଥାନ୍ତି । ସେହିପରି ଭାବରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରେ ମଧ୍ୟ କାତୁଲ ବସା ଯାଇଥାଏ ।

ଶନିବାର ଦିନ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରର ମୁଖ୍ୟ ନିଚ୍ଚ ଘରେ ସ୍ଥାପିତ ଟିୟାଡେଡ଼ିଠାରେ କୁକୁଡ଼ା କିୟା ପାରା ବଳି ବେଇ ମଦ ଅର୍ପଣ କରି ପୂଚ୍ଚା କରିଥାନ୍ତି । କେହି କେହି ବଳି ନଦେଇ ନଡ଼ିଆ ଭାଙ୍ଗି ମଧ୍ୟ ପୂଚ୍ଚା କରିଥାନ୍ତି ।

ରବିବାର ଦିନ ଗ୍ରାମ ମଝିରେ ଥିବା ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କଠାରେ ପୂଜା ହୋଇଥାଏ । ଗ୍ରାମର ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଉପବାସରେ ରହି ଏକ ଝଟାମାଳି ତିଆରି କରି ନେଇ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ଠାରେ ରଖନ୍ତି । ଜାନୀ ଋରିଟା ଶିୟ, କିଛି ଶିଆଳି ମଞ୍ଜି ଓ ନୂଆ ଡଙ୍କାରେ ଡଙ୍କେ କାତୁଲ ମଦ, ମୁଠାଏ କୁଇରି ଋଉଳ, କିଛି ହଳଦୀ ଗୁଣ ନେଇ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ପୂଜା କରନ୍ତି । ସେଠାରେ ଗୋଟିଏ କୁକୁଡ଼ା ଓ ଗୋଟିଏ ଘୁଷୁରୀ ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ପୂଜା ସମୟରୁ ଧାଙ୍ଗଡ଼ା ଧାଙ୍ଗିଡ଼ି ନାଚ ସନ୍ଧ୍ୟା ଯାଏ ଋଲେ । ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ବଳି ମାଂସ ଓ ଭାତ ରାନ୍ଧି ସ୍ତାମାନଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ସମୟେ ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏହି ପୂଜା ପରେ ଶିୟ ଓ ନୂଆଁ କୁଇରିରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଥିବା କାତୁଲ ମଦ ଖାଇବାରେ ବାଧା ନଥାଏ । ପୂଜା ପର ଦିନ ଠାରୁ ବୁଧବାର ଯାଏ ମଦ ପାନ କରି ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ବାଢା ବଢାଇ ଧାଙ୍ଗଡ଼ା ଧାଙ୍ଗିଡ଼ି ନାଚ କରିଥାନ୍ତି ।

୮. ଚଇତି କାଲୁ: - ଏହି ପର୍ବକୁ ବଡ଼ବିନା, କମାନି (ଠାକୁରାଣୀ) ପୂଜା ଓ ମହୁଲ ଯାତ୍ରା ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଚୈତ୍ର ମାସର କୌଣସି ଏକ ରବିବାର ଦିନରେ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଗ୍ରାମରୁ ସମୟ ପ୍ରକାର ରୋଗ ଦୂର କରିବା ପାଇଁ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଇଥାଏ । ଜାନୀଙ୍କ ପରିବର୍ତ୍ତେ କୁଟାକା (ଗୁଣିଆ) ଏହି ପର୍ବରେ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବ ଦୁଇଦିନ ଧରି ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରଥମ ଦିନ କୁଟାକା ଉପବାସ ରହି ରୋଗ ସୃଷ୍ଟି କରୁଥିବା ଅନିଷ୍ଟକାରୀ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ମନ୍ତପଡ଼ି ଆବାହନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ପୂଜା ସ୍ଥାନରେ ବାଉଁଶ ପାତିଆର ଏକ ଟୋକେଇ ରଖା ଯାଇଥାଏ ।

କୁଟାକା ସେହି ଟୋକେଇରେ ପଶି ମନ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ କରନ୍ତି । ମନ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ କରୁ କରୁ କୁଟାକା ଦେବତା ଗ୍ରଞ୍ଚ ହୋଇଥାନ୍ତି ଓ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାରର ମୁଖ୍ୟକୁ ଡାକି ତାହାଙ୍କ ଉଲମନ୍ଦ ତଥା ଭବିଷ୍ୟତ ସଂପର୍କରେ କହିଥାନ୍ତି । ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜର କୌଣସି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମାନସିକ କରିବାକୁ ଋହାନ୍ତି ଏହି ସମୟରେ କୁଟାକାଙ୍କଠାରୁ ଦୁଇଟି ଋଉଳ ନେଇଥାନ୍ତି । କୁଟାକାଙ୍କ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ଋଲିଥିଲା ବେଳେ ବଜା ବାଳୁଥାଏ ଓ ଧାଙ୍ଗିଡ଼ି ନାଚ ମଧ୍ୟ ଋଲିଥାଏ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ଅର୍ଥାତ୍ ରବିବାର ଦିନ ପ୍ରକୃତ ପୂଜା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥାଏ । ସେଦିନ ସକାଳୁ ଗ୍ରାମର ସମସ୍ତ ସ୍ତୀଲୋକମାନେ ପାଣିଆଣି କୁଟାକାଙ୍କୁ ହଳଦା ଲଗାଇ ଗାଁ ମଝିରେ ଗାଧୋଇ ଦିଅନ୍ତି । ତାସରେ ଶାଢ଼ୀ ପିନ୍ଧନ୍ତି ଓ ଫୁଲହାର ଇଗାନ୍ତି । ଦୁଇ ହାତରେ ଦୁଇଟି ଖଣା ଓ ମୟୂରପୁହ ଧରତି । ଏହି ସମୟରେ ବାଳା ବାଳୁଥାଏ । କୁଟାକା ଦେବତାଗ୍ରୱ ହୋଇ ବାଦ୍ୟର ତାଳେ ତାଳେ ନାଚି ନାଚ ନିଚ୍ଚ ଘରକୁ ଯାଇ ମଦ ଓ ବଳି ଦେଇ ଡୁମା ଦେବତା ମାନଙ୍କୁ ପୂଜା କରନ୍ତି । ତାହା ପରେ ଗ୍ରାମର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରକୁ ସେହିପରି ନାଚି ନାଚି ଯାଇ ସେମାନଙ୍କ ଘରେ ତୁମାମାନଙ୍କୁ ପୂଜା କରି ବଳି ବିଅନ୍ତି । ଯାହା ଘରେ ପୂଜା ସରିଲା ସେଠାରେ ବ୍ୟବହୃତ ପୂଜା ଜିନିଷ ଗୁଡ଼ିକ ଅଣାଯାଇ ଧରଣୀ ଦେବୀଙ୍କ ପୀଠରେ ରଖାଯାଏ । ସମୟଙ୍କ ଘରେ ପୂଜା ସରିଲା ପରେ ଏକ ଛୋଟ ଶଗଡ଼ରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରୁ ଆସିଥିବା ପୂଚ୍ଚା ଜିନିଷଗୁଡ଼ିକୁ ଇଦି ଗାଁ ବାହାରେ ପୂର୍ବରୁ ତିଆରି କରାଯାଇଥିବା ଦୁଇଟି କୁଡ଼ିଆ ନିକଟକୁ ନେଇଥାନ୍ତି । କୁଟାକା ସେଠାରେ ପୂଚ୍ଚା କରି ଏକ ଘୁଷୁରୀ ବଳି ଦେଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ପିନ୍ଧିଥିବା ଶାଢ଼ୀଗୁଡ଼ିକ ସେହି କୁଡ଼ିଆ ଉପରେ ପକାଇ ଦେଇ ଗାଁକୁ ଷଇି ଆସନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବରେ ସମୟ ରୋଗ ବ୍ୟାଧି ଗାଁରୁ ବାହାର କରି ବିସର୍ଚ୍ଚନ କରାଯାଇଥାଏ ବୋଲି କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ପୂଚ୍ଚା ଶେଷରେ ବଳିର ମାଂସ ଓ ଭାତ ରାନ୍ଧି ସମୟେ ଖାଇଥାନ୍ତି ଓ ସୀଲୋକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଘରକୁ ମାଂସ ମଧ୍ୟ ନେଇଥାନ୍ତି ।

ଗ. ସାମୟିକ ପର୍ବ:- କୁଟିଆ କନ୍ଧ ସମାକରେ ଏପରି କେତେକ ସାମୁହିକ ପର୍ବ ରହିଛି, ଯାହା ପ୍ରତିବର୍ଷ ପାଳିତ ହୋଇ ନଥାଏ । କେଉଁ ପର୍ବ ପାଞ୍ଚା ଛଅ ବର୍ଷରେ ଥରେ ପାଳିତ ହେଲାବେଳେ, ଆଉ କେଉଁ ପର୍ବ ତିନି ବା ପାଞ୍ଚ ବର୍ଷରେ ଥରେ ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ ।

୧. ବୂର୍ଲାଙ୍ଗା କାଲୁ:- ଏହି ପର୍ବ ପାଞ୍ଚଛଅ ବର୍ଷରେ ଥରେ ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ଏକ ପାରିବାରିକ ପର୍ବ । ଚୈତ୍ର କିୟା ବୈଶାଖ ମାସର କିୋଣସି ମଙ୍ଗଳବାରଠାରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇ ସାଡଦିନ ଯାଏ ଏହି ପର୍ବ ପାଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପର୍ବରେ ଧନର ଦେବୀ ଲକ୍ଷ୍ନୀ ଓ ବୃଷିର ଦେବତା ଭୀମାଙ୍କୁ ପୂଜା କରାଯାଇଥାଏ । ପର୍ବ ଦିନ ଜାନୀ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରକୁ ଯାଇ ଶସ୍ୟ ରଖା ଯାଉଥିବା ତୋଲି ବା ବୁରୁଡ଼ା ନିକଟରେ ପୂଜା କରି କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ସମୟରେ ଗାଁଲୋକେ ଅନ୍ୟ ଗ୍ରାମର କି।ଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ସହିତ କଥା ହୋଇ ନଥାତି କିୟା କୋଣସି କ୍ରୟ ବିକ୍ରୟ ମଧ୍ୟ କରି ନଥାତି । ପିଠୋଉରେ ଘର ଓ ବୁରୁଡ଼ାକୁ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଝୋଟି ଦେଇ ଚିତ୍ର ବିଚିତ୍ର କରିଥାନ୍ତି ଓ ବୁରୁଡ଼ାରେ କିଛି ଶସ୍ୟ ମଧ୍ୟ ରଖିଥାନ୍ତି ।

ଏହି ପର୍ବର ଶେଷ ଦିନରେ ଗାଁ ବାହାରେ କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ବର୍ଷସାରା ଶିକାର କରିଥିବା କନ୍ତୁମାନଙ୍କର ତଳ ଓଠ ବା ପଲକାଗୁଡ଼ିକୁ ପୋଡ଼ିଥାନ୍ତି। ବୁରୁଡ଼ା ପୂଜା ଦିନଠାରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିନ ଗାଁର ସମଞ୍ଚେ କାତୁଲ ପିଇ ଘୁଷୁରୀ, ହେଳି, କୁକୁଡ଼ା ମାରି ଭୋଜି ଭାତ କରି ଖାଇବା ସହିତ ନାଚଗୀତ ଓ ମଉଚ୍ଚ ମଚ୍ଚଲିସରେ ମଢି ହୋଇ ଜୀବନକୁ ପୂର୍ଷ ଭାବରେ ଉପଭୋଗ କରିଥାବି । ଶେଷ ଦିନରେ ଧାଙ୍ଗଡ଼ା ଧାଙ୍ଗିଡ଼ୀ ମାନକୁ ସେମାନଙ୍କ ନାଚ ପାଇଁ ବଡ଼ମାନେ ଟଙ୍କା ପଇସା, ହେଳି, କୁକୁଡ଼ା ଇତ୍ୟାଦି ଉପହାର ଦେଇଥାବି ଓ ତାହାକୁ ଧାଙ୍ଗଡ଼ା ଧାଙ୍ଗିଡ଼ିମାନେ ଭୋଜି କରି ଖାଇଥାବି ।

୨. ମେରିଆ ପର୍ବ: - ଏହି ପର୍ବ କୂଟିଆ କନ୍ଧମାନଙ୍କ ପ୍ରଧାନ ପର୍ବ । ଏହି ପର୍ବରେ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଅତୀତରେ ନରବଳି ଦିଆ ଯାଉଥିଲା । ଉନବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀ ଦ୍ୱିତୀୟାର୍ଦ୍ଧରେ ଏହି ପର୍ବରେ ନରବଳି ପରିବର୍ବେ ପୋଡ଼ ବଳିର ପ୍ରଚଳନ ହେଲା । ସେହି ପ୍ରଥା ବର୍ରମାନ ସୁଦ୍ଧା ଚଳି ଆସୁଛି । ତେଣୁ ଏହି ପର୍ବକୁ ପୋଡ଼ ପୂଜା ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ମେରିଆ ପର୍ବକୁ କେତୁ ଓ କୁଡ଼େ ପର୍ବ ଭାବରେ ମଧ୍ୟ ଅଭିହିତ କରାଯାଏ ।

ଏହି ପର୍ବ ତିନି ବା ପାଞ୍ଚ ବର୍ଷରେ ଥରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ପୋଡୁ ୟଷ ସହିତ ମେରିଆ ପର୍ବର ସଂପର୍କ ରହିଛି । ଗୋଟିଏ ନୂଆଁ ଡଙ୍ଗରରେ ଯେଉଁ ବର୍ଷ ପୋଡୁ ବା ବଗଡ଼ ୟଷ କରାଯାଏ ସେହିଠାରେ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ କରି ପୋଡ଼ ବଳି ଦେବା ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ ।

ମେରିଆ ପର୍ବ ମାଘ-ଫାଲ୍ଗୁନ (ଫେବୃୟାରୀ-ମାର୍ଚ୍ଚ) ମାସରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ବିଶେଷତଃ ଡଙ୍ଗରରେ ବିହନ ବୁଣାବୁଣି ପୂର୍ବରୁ ଏହି ପର୍ବ ଅନୁଷିତ ହୁଏ । ଏହି ପର୍ବରେ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କୁ ପୂଚ୍ଚା କରାଯାଏ । ଏହି ପୂଚ୍ଚା କଲେ ଭଲ ଫସଲ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବ, ଗାଈଗୋରୁ ଓ ମଣିଷମାନଙ୍କ ଉପରେ ବିପଦ ଆପଦ ପଡ଼ିବ ନାହିଁ ଏବଂ ଗାଁରେ ରୋଗବ୍ୟାଧି ହେବନାହିଁ ବୋଲି କୁଟିଆ କନ୍ଧମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ।

ମେରିଆ ପର୍ବ ପାଳନର ପ୍ରାୟ ଏକ ସପ୍ତାହ ପୂର୍ବରୁ ଗାଁର ମୁଖିଆ (ମାଝୀ), ଜାନୀ, ଲିକାଜାନୀ, କୁଟାକା, ବେଳୁ ଓ ବୟସ୍କ ଲୋକମାନେ ବସି ସଭା କରନ୍ତି । ମେରିଆ ପର୍ବ କିପରି ପାଳନ କରାଯିବ, କେଉଁଦିନ ପାଳନ କରାଯିବ, କିଏ କେତେ ୟଦା ଦେବ ଇତ୍ୟାଦି ବିଷୟ ଆଲୋଚନା ମାଧ୍ୟମରେ ଠିକ କରାଯାଏ । ଏହା ପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାର ମେରିଆ ପର୍ବରେ ଯୋଗଦେବା ପାଇଁ ସେମାନଙ୍କ ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବଙ୍କୁ ଖବର ଦିଅନ୍ତି । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ବଳି ପାଇଁ ପୋଡ଼ିଟଏ କିଣା ସରିଥାଏ ।

ପର୍ବରେ ବ୍ୟବହାର ନିମନ୍ତେ ଶୁକ୍ରବାର ଦିନ କାତୁଲ ମଦ ବସାଯାଏ । ଶନିବାର ହେଉଛି ମେରିଆ ପର୍ବର ପ୍ରଥମ ଦିନ । ଏହି ଦିନ ଜାନୀ କେତେକ ପୁରୁଷ ଲୋକଙ୍କୁ ନେଇ ଚ୍ଚଟ୍ଟଲକୁ ଯାଇଥାନ୍ତି । କାନୀ କଙ୍ଗଲରେ ଏକ ହୁଷପୃଷ, ନିଦା ଓ ନିଖୁଣ ଶାଳଗଛ ନିର୍ଷୟ କରି ତାହା ମୂଳରେ ପୂଜା କରନ୍ତି ଏବଂ କାଟିବା ପାଇଁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଅନ୍ତି । ଯେଉଁ ଲୋକ ସାତ ଦିନ ଧରି ଓଳିଏ ଉପବାସ ରହିଥାଏ ସେ ସେହି ଗଛ କାଟିଥାଏ । ଗଛଟି କାଟି ସାରିଲା ପରେ ତା ଦେହରୁ ଆଠ ହାତ ଲୟାର ଏକ ଗଡ଼ି ବାହାର କରାଯାଏ । ସେହି ଗଡ଼ିକୁ କାନ୍ଧରେ ବୋହି ଗାଁକୁ ଅଣାଯାଏ । ଏହି ଗଡ଼ିକୁ ମୁର୍ଡା କହନ୍ତି । ଗ୍ରାମରେ ସେହି ମୁର୍ଡାରୁ କେଡୁ ଖୁଣ୍ଡ ବା କୁଡେଲାଞ୍ଜୁ ତିଆରି କରାଯାଏ । ଏହି ଖୁଣ୍ଡରେ ବୃତ୍ତ, ତ୍ରିଭୂଚ୍ଚ, ତରଙ୍ଗାୟିତ ରେଖା ଖୋଦିତ କରାଯାଇ ସୁଶୋଭିତ କରାଯାଏ । ରାତିର ପାହାନ୍ତା ପ୍ରହରରେ ପୂଜା କରାଯାଇ ସେହି ଖୁଣ୍ଠକୁ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ନିକଟରେ ପୋତାଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ ବାଚ୍ଚା ବାକୁଥାଏ ଏବଂ ଧାଙ୍ଗିଡ଼ି ନାଚ ମଧ୍ୟ ଋଇିଥାଏ ।

ଧାଙ୍ଗିଡ଼ି ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବାଉଁଶ ପାତିଆରେ ପ୍ରଞ୍ଚୁତ କରାଯାଇଥିବା ଏକ ଡୋଲି (ଭାଡ଼ି) ନୂତନ ଖୁଣ୍ଡ ନିକଟରେ ରଖାଯାଇଥାଏ । ଏହାପରେ ପୂର୍ବରୁ ରଖା ଯାଇଥିବା ଲୁହାର ତ୍ରୀଶୁଳ ପରି ଏକ ଅସ (ମାର୍ଲାଙ୍ଗ)କୁ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ନିକଟରେ ରଖାଯାଇ ପୂଜା କରାଯାଏ ।

ରବିବାର ଦିନ ମେରିଆ ପର୍ବର ମୂଖ୍ୟ ଅଂଶ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ସେହିଦିନ ସକାଳୁ କାନୀ ଓ ଦୁଇ/ତିନି କଣ ସହାୟକ କାନୀ ବା ଲିକା କାନୀ ଗାଧୋଇ ଶୁଚିମନ୍ତ ହୋଇ ପୂଜା ସାଂ ଗ୍ରୀ ସହିତ ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ପୀଠକୁ ଯାଇ ପୂଜା ଆରୟ କରନ୍ତି । ଏହା ପରେ ବଳି ପୋଡ଼ ବେକରେ ଫୁଲମାଳ ପକାଇ ଧରଣୀ ଖୁଣ୍ଟରେ ବନ୍ଧାଯାଏ । କାନୀଙ୍କ ପୂଜା ପ୍ରାୟ ତିନି/ୟରିଟା ଯାଏ ୟଲେ । ଏହା ମଧ୍ୟରେ ପୋଡ଼କୁ ଗ୍ରାମର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରକୁ ନିଆଯାଇଥାଏ । ଏହି ସମୟରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରର ସ୍ଥାମାନେ ପୋଡ଼ ଉପରକୁ ହଳଦୀ ପାଣି ପକାନ୍ତି ଓ ଭାତ, ପିଠା ଖାଇବାକୁ ଦେଇଥାନ୍ତି । ପୋଡ଼ ବୁଲାଇବା ବେଳେ କାନୀ ପୋଡ଼ ଧରିଥିବା ଲୋକଙ୍କ ଉପରକୁ ଗରମ ଭାତ ଫିଙ୍ଗିଥାନ୍ତି । ଗ୍ରାମରେ ପୋଡ଼କୁ ତିନିଥର ବୁଲାଇଲା ପରେ ପୁଣି ଧରଣୀ ଖୁଣ୍ଟରେ ବନ୍ଧାଯାଏ ।

ପୂଜା ଆରୟରୁ ଗ୍ରାମବାସୀ ମଦ ପିଇ ବାଜା ବଜାଇ ନାଚ କରୁଥାଡି ଏବଂ ଧାଇିଡ଼ି ନାଚ ମଧ୍ୟ ଷଲିଥାଏ । ଏହି ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଅନ୍ୟ ଗ୍ରାମରୁ ଆସିଥିବା ଲୋକମାନେ ଗ୍ରାମ ବାହାରକୁ ଯାଇ ଖଣ୍ଡିଏ ଖଣ୍ଡିଏ ଶାଳବାଡ଼ି ତଳେ ପିଟି ପିଟି ଗ୍ରାମ ଭିତରକୁ ପ୍ରବେଶ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରନ୍ତି ଓ ଗ୍ରାମବାସୀ ଏକ ଲୟା ବାଉଁଶ ଦ୍ୱାରା ଅଟକାଇବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରନ୍ତି । ସେଠାରେ ଉଉୟ ପକ୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ମିଛିମିଛିକା ଧୱାଧୱି ହୋଇଥାଏ । ଏହାପରେ ଗାଁଲୋକେ ଅନ୍ୟଗ୍ରାମରୁ

ଆସିଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କୁ ବଳି ମାଂସ ଦେବା ପାଇଁ ରାଚ୍ଚି ହେଲା ପରେ ସମୱେ ପୂଜା ସ୍ଥାନକୁ ଆସିଥାନ୍ତି । ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ "ଅଡ଼ଗେଙ୍ଗା" କହିଥାନ୍ତି ।

ପୂଜା ଅତିମ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ପଦଞ୍ଚଲା ପରେ ପୋଡ଼କୁ ବଳି ଦିଆଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ ବଳି ଦେବାପାଇଁ ପୂର୍ବରୁ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ କରାଯାଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ କାନୀଙ୍କଠାରୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପାଇଲା ପରେ ମାର୍ଲାଙ୍ଗ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଅସ୍ତ ଦ୍ୱାରା ପୋଡ଼କୁ ମାରିଥାନ୍ତି । ପୋଡ଼କୁ ମାରିଲାପରେ ଢାନୀ, ଲିକା ଢାନୀ, କୁଟାକା ଇତ୍ୟାଦି ବଳି ପୋଡ଼ର ରକ୍ତ ପାନ କରି ନାଚିଥାବି । ଏହି ସମୟରେ ଅନ୍ୟ ଗ୍ରାମରୁ ଆସିଥିବା ଲୋକମାନେ ବଳି ପୋଢ଼ ଦେହରୁ ମାଂସ ଓ ରକ୍ତ ନେଇ ନିଚ୍ଚ ନିଚ୍ଚ ଗାଁକୁ ଯାଇ ସେମାନଙ୍କ ଘରେ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରିଥାବି । ଧରଣୀ ପେନୁଙ୍କ ନିକଟରେ ପୋଢ଼ର ମୁଷଟି ରଖା ଯାଇଥାଏ ।

ତା' ପର ଦିନ ଅର୍ଥାତ୍ ସୋମବାର ଦିନ ଜାନୀ ପୋଡ଼ର କଟାମୁଷକୁ ଝୁଣା, ଦାପ ଓ ନୈବେଦ୍ୟ ଦେଇ ପୂଜା କରନ୍ତି ଓ କୁକୁଡ଼ା ଚିଆଁଟିଏ ବଲି ଦିଅନ୍ତି । ଏହାକୁ 'ସିତାଡ଼ା ପୂଚ୍ଚା' କୁହାଯାଏ । ଏହାପରେ ପୋଡ଼ର ମୁଷମାଂସକୁ ଧରଣୀ ପେନ୍କ ଆସ୍ଥାନ

ନିକଟରେ ରାନ୍ଧି ମଦ ସହ ଖାଇଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଏହି ପର୍ବ ଶେଷ ହୋଇଥାଏ ।

ଏହା ବ୍ୟତୀତ କୁଟିଆ କନ୍ଧ ସମାଚ୍ଚରେ ଆହ୍ରରି ବହୁତ ଛୋଟ ବଡ଼ ପର୍ବପର୍ବାଣୀ ପାଳିତ ହେଉଥିବା କଣାଯାଏ । ସେହି ସମୟ ପାରିବାରିକ ଓ ସାମୁହିକ ପର୍ବଗୁଡ଼ିକର ସଂପୂର୍ବ ତଥ୍ୟ ସଂଗ୍ରହ କରି ଯଦି ତାହାର ଅଧ୍ୟୟନ କରାଯାଏ, ତେବେ କୁଟିଆକନ୍ଧ ମାନଙ୍କ ପର୍ଶରୀ, ମାନସିକତା ଓ ଧର୍ମଧାରା ସୟନ୍ଧରେ ବହୁ ତଥ୍ୟ ମିଳିପାରିବ । ଏ ଦିଗରେ ଗବେଷକମାନେ ଉଦ୍ୟମ କରିବାର ସମୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇଛି ।

## ସହାୟକ ଗ୍ରନ୍ଥ:

- ୧. ପର୍ଶ୍ୱରାମ ଦ୍ୱିବେଦୀ ବେଲଘରର ଲଙ୍ଗୁଳୀବାବା -୧୯୮୬ - ଭ୍ରବନେଶ୍ର
- ୨. ଆଦିବାସୀ ଭାଷା ସଂସ୍କୃତି ଏକାଡେମୀ କୁଟିଆ କନ୍ଧ - ୨୦୦୧- ଭୁବନେଶ୍ୱର
- n. Neville Watts Hact Clad Tribals of Eastern India-1970-Orient Longonams
- ୪. କ୍ଷେତ୍ର ଅଧ୍ୟୟନ ବେଗନାଥ ମାଝୀ (ବୂର୍ଲୁବାରୁ), ପିଚୁଲା ମାଝୀ ଓ ଗଙ୍ଗାଧର ଜାନୀ (ଦେଶୁଘାଟି), ବେଣୁଧର ମାଝୀ (ପେଡ଼ମ)

ପଣସପଡ଼ି, ପୋ: ବାଲିଗୁଡ଼ା *କନ୍ଧମାଳ - ୭୬୨୧୦୩* 



